
Aalborg Universitet

Indvandrere og civilsamfund

en forskningsoversigt vedrørende etniske minoriteters deltagelse i civilsamfundet samt
kulturmødet mellem minoriteter og danskere på arbejdspladsen, i boligområder og i
foreninger
Mikkelsen, Flemming

Publication date:
2006

Document Version
Også kaldet Forlagets PDF

Link to publication from Aalborg University

Citation for published version (APA):
Mikkelsen, F. (2006). Indvandrere og civilsamfund: en forskningsoversigt vedrørende etniske minoriteters
deltagelse i civilsamfundet samt kulturmødet mellem minoriteter og danskere på arbejdspladsen, i boligområder
og i foreninger. AMID, Institut for Historie, Internationale Studier og Samfundsforhold, Aalborg Universitet.

General rights
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners
and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

            - Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.
            - You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
            - You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal -

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us at vbn@aub.aau.dk providing details, and we will remove access to
the work immediately and investigate your claim.

Downloaded from vbn.aau.dk on: February 14, 2026

https://vbn.aau.dk/da/publications/85803e70-9c2c-11db-8ed6-000ea68e967b


1 

AMID Working Paper Series 19/2002 
 

Indvandrere og civilsamfund. 
En forskningsoversigt vedrørende etniske minoriteters deltagelse i 
civilsamfundet samt kulturmødet mellem minoriteter og danskere 

på arbejdspladsen, i boligområder og i foreninger1 

Flemming Mikkelsen 
Akademiet for Migrationsstudier i Danmark (AMID) 

 

1. Minoriteterne, majoriteten og civilsamfundet – en indledning 
Civilsamfundet og især de frivillige foreninger anses af forskere, politikere og offent-
ligheden for at udfylde en vigtig hjørnesten i samfundets demokratiske opbygning. 
Frivillige foreninger letter på den ene side adgangen til de formelle politiske beslut-
ningsstrukturer især for de ressourcesvage grupper i befolkningen, og på den anden 
side udgør de en læreproces i demokratiets spilleregler. I denne forskningsoversigt 
følges op på dette perspektiv med særligt henblik på indvandrernes position i det dan-
ske samfund. 
 
Kapacitet til at handle kollektivt og evnen til at etablere bæredygtige sociale netværk i 
form af foreninger, organisationer og sociale bevægelser på det lokale, nationale og 
internationale plan hører til de vigtigste strategier grupper kan benytte for at opnå ind-
flydelse på samfundets fordeling af ressourcer, rettigheder og idealer. Lidt vagere 
trukket op siges det i regeringens rapport om Bedre integration (2000: 41, 45) under 
kapitlet om ”Deltagelse i det danske samfund”, at 
 

”For regeringen er det som sagt et mål for integrationen, at udlændinge kommer til at 
deltage i samfundet på lige fod med den øvrige befolkning. Og det drejer sig vel at 
mærke ikke kun om deltagelse på arbejdsmarkedet, men også om deltagelse i det poli-
tiske liv i form af valgdeltagelse, deltagelse i skolebestyrelser, ældreråd, børnehavebe-
styrelser, deltagelse i idrætsklubber og interesseorganisationer og deltagelse i indvan-
drernes egne foreninger”.1 

 
Og hvad angår det politiske, siges det videre, at  
                                              
1 Dette arbejdspapir er et notat udarbejdet for Akademiet for Migrationsstudier i Danmark i forbindel-
se med en kortlægning af integrationsforskningen i Danmark siden 1980, udført i opdrag af Ministeriet 
for Flygtninge, Indvandrere og Integration. Projektet vil blive sammenfattet i en endelig rapport, der 
forventes udgivet af Ministeriet i løbet af efteråret 2002. 



AMID Working Paper Series 2

”Foreninger og organisationer fungerer dels som kanaler, hvorigennem udlændinge kan 
give udtryk for deres krav og ønsker over for de politiske myndigheder, og dels som et 
sted, hvor der sker en politisk socialisering til deltagelse i samfundslivet”. 

 
Den sociale og politiske mobilisering af nye grupper foregår sjældent gnidningsløst, 
fordi den ofte følges op af krav til samfundets dominerende institutioner, normer og 
værdier. Interaktionen med majoriteten kan foregå som konsensus eller konflikt: som 
konsensus i form af mere eller mindre veludbyggede samarbejdsrelationer, eller som 
konflikt når afgørende værdier trues. Der vil blive lagt vægt på at belyse disse sider af 
integrationsprocessen med fokus på indvandrernes aktiviteter, opfattelser og holdnin-
ger. Både når det drejer sig om deres deltagelse i majoritetssamfundets institutioner og 
dannelsen af egne autonome organisationer i form af en etnisk offentlighed som en 
nødvendig del af et velfungerende civilsamfund.  

2. Nogle heuristiske overvejelser 
Civilsamfundet omfatter et bredt felt af områder med og uden berøring til stat og mar-
ked. Det betyder også, at læseren præsenteres for en række faglige discipliner med 
meget forskellige indfaldsvinkler til studiet af etniske minoriteter og civilsamfundet. 
Studierne inden for dette område kan overvejende inddeles i en kvalitativ og en kvanti-
tativ tilgang, og hvorvidt det er kollektivet eller individet der står i centrum for analy-
sen. Det giver i en krydstabel fire grundlæggende metodologiske indfaldsvinkler:  

a. Individ – kvalitativ, der benytter sig af få interview med centralt placerede 
personer, 

b. Individ – kvantitativ, der overvejende betjener sig af surveys i form af masse-
interview, som derefter behandles med statistiske metoder, 

c. Kollektiv – kvalitativ, der via sekundærlitteratur, dokumenter og i nogle til-
fælde feltarbejde søger at kortlægge organisationernes interne og eksterne re-
lationer, 

d. Kollektiv – kvantitativ, der via en standardisering af organisationsrelevante 
faktorer og aktiviteter søger at overføre kvalitative informationer til kvantita-
tive kategorier med mulighed for statistisk analyse. 

 
Denne metodepluralisme skal kombineres med en lang række temaer, som berører so-
ciale processer i civilsamfundet. Til de vigtigste hører:  

• foreninger, organisationer og klubber inden for det kulturelle, sociale, politi-
ske og økonomiske område,  

• religiøse organisationer, 
• sociale kontakter mellem danskere og indvandrere på arbejdspladser, i bolig-

områder og i fritiden, 
• medierne (her tænkes ikke på hvorledes etniske minoriteter omtales i medier-

ne men derimod på minoriteternes medieforbrug og muligheder for at komme 
til orde i det offentlige rum), 

• protestbevægelser: racistiske bevægelser og deres modstandere de anti-
racistiske bevægelser. 

 



Indvandrere og civilsamfund 3

Eftersom det drejer sig om at formidle den eksisterende forskning inden for disse om-
råder, er der nogle af ovenstående emner som kun opnår megen lidt omtale. Hvor der 
foreligger en betydelig forskning inden for et område i form af én eller flere monogra-
fier, og/eller hvor en forfatter har søgt at præsentere en syntese inden for et felt, vil der 
direkte i teksten blive henvist til vedkommendes bidrag, dets metodisk-teoretiske ud-
gangspunkt foruden de empiriske resultater. I andre tilfælde figurerer forskningsresul-
taterne alene i form at referencer evt. noter. Hvis der er blevet gjort eksplicit brug af 
integrationsbegrebet i fremstillingen, vil det blive særlig omtalt. I det afsluttende kapi-
tel underkastes integrationsbegrebet en kritisk vurdering, og der gøres forsøg på at op-
ridse et korrektiv til den herskende integrationsforskning under overskriften transna-
tionalisme.  

3. Organisatoriske indflydelseskanaler i makro-historisk perspektiv 
Der er få studier som sætter sig det mål at give en oversigt over organisationsdannel-
sen blandt etniske minoriteter, og hvorledes den forholder sig til de demokratiske spil-
leregler. Et forsøg i denne retning er Ole Hammer & Inger Bruuns Etniske minoriteters 
indflydelseskanaler (2000), udgivet af den danske Magtudredning. Bogen er en ajour-
føring af oplysningerne i Grænser for indflydelse, som forfatterne udarbejdede for 
Nordisk Ministerråd i 1992 (Bruun & Hammer, 1992). I den nye publikation tager 
Hammer & Bruun udgangspunkt i integrationsloven (L474 af 1. juli 1998), og gen-
nemfører på den baggrund en studie af de etniske minoriteters adgang til og indflydel-
se på centrale politiske beslutninger. De inddrager både de etniske minoriteters egne 
foreninger og indflydelseskanaler foruden de danske organisationer og institutioner, 
som i særlig grad beskæftiger sig med etniske minoriteters rettigheder. 
 
Undersøgelsen bygger dels på spørgeskemaer, der har været sendt ud til organisationer 
og offentlige institutioner, dels på interview med centralt placerede personer og på 
trykt materiale i form af årsberetninger og nyhedsbreve (omtales udførligt i bogens 
bilagsmateriale). Endvidere drager de nytte af, at de selv har beskæftiget sig med ind-
vandrer- og flygtningespørgsmål i mange år. På denne baggrund konkluderer forfatter-
ne, ”at de etniske minoriteters indflydelse er marginal – både på deres egne vilkår i 
samfundet og på den almindelige samfundsudvikling” (2000: 10). Det pointeres alle-
rede i indledningen, at minoritetsrepræsentanterne ikke leverer et kvalificeret modspil 
til myndighederne på grund af manglende kvalifikationer, men også fordi indvandrer-
repræsentanterne ikke er tilstrækkeligt motiveret og uddannet til at udøve demokrati. 
Desuden peges der på en stigende konkurrence fra etablerede danske interesseorgani-
sationer, der er langt bedre rustet til at skaffe sig midler fra det offentlige i kraft af de-
res faste stab af professionelle organisationsfolk sammenlignet med minoritetsforenin-
gerne, der er afhængige af frivillig arbejdskraft og begrænset af få ressourcer. Der op-
står imidlertid et problem, når forfatterne søger at efterprøve denne tese. 
For det første opstilles ingen kriterier eller begreber, der gør det muligt at få bekræftet 
eller afvist de dragne konklusioner; for det andet fremgår det med al tydelighed, at ma-
terialet til undersøgelsen kommer fra de offentlige myndigheder og fra etablerede dan-
ske interesseorganisationer, mens svarprocenten fra minoritetsorganisationerne ligger 
meget lavt; for det tredje er bogen spækket med forfatternes egne vurderinger og hold-
ninger i en grad, som gør det vanskeligt at fæste tillid til deres konklusioner. Ingen 



AMID Working Paper Series 4

steder søger forfatterne at stille sig kritisk til majoritetsorganisationers selvopfattelse, 
og konsekvent tales der i bogen om myndighedernes objektive ”almene” interessevare-
tagelse over for minoriteternes ”sær”-interesser, og deres manglende viden om og for-
ståelse for de demokratiske spilleregler. Samtidig tegner Hammer & Bruun et idealbil-
lede af det danske demokrati, som kun de færreste fagfolk ville kunne skrive under på. 
Bogen har da også vækket til modsigelse, og vi præsenteres for en ganske anden histo-
rie og forklaring i Mustafa Hussains antologibidrag Etniske minoriteters politiske or-
ganisering i Danmark (2002).  
 
Artiklen giver et overblik over de etniske minoriteters politiske organisering i Dan-
mark siden begyndelsen af 1970’erne. Hovedargumentet er, at på trods af den vedva-
rende opblomstring af indvandrerforeninger og nogle større multietniske sammenslut-
ninger, har indvandrernes organiserede interesser været marginaliseret i den politiske 
beslutningsproces grundet eksklusion og kooptering. På baggrund af offentliggjort lit-
teratur og diverse universitetsspecialer redegør forfatteren for, hvorledes arbejdsmi-
granter og flygtninge dannede nogle kulturelle og nationale foreninger samt en række 
organisationer vendt mod det politiske styre i deres hjemland. De senere ankomne og 
dem som voksede op i Danmark stod imidlertid konfronteret med andre problemer. 
Deres foreningsdannelse, som rigtigt tog fart i begyndelsen af 1990’erne, sigtede ikke 
mod at opnå formelle lige rettigheder, men derimod ligebehandling på arbejdsmarke-
det, i samfundets institutioner og i dagligdagen. Det interessante ved disse organisatio-
ner er, at de modarbejder assimilationstendenserne i dansk indvandrerpolitik for i ste-
det at fremhæve deres egen kulturelle identitet i samarbejdet med danskere og de dan-
ske institutioner. I ungdomsforeningen G-2s vedtægter står der således, at man arbej-
der ”for at fremme integrationen mellem indvandrere og det danske samfund samtidig 
med at egen identitet bevares”. 
 
Der oprettes også egentlige multietniske samarbejdsorganisationer også omtalt som 
paraplyorganisationer. Dertil hører Indvandrernes Fællesråd i Danmark (IFD) fra 
1976, Indvandrerforeningernes Sammenslutning (IND-Sam dannet i 1981), Paraplyor-
ganisationen for de Etniske Mindretal (POEM, fra 1993) og De Etniske Minoriteters 
Landsorganisation (ELO fra 1999). Dertil kommer offentlige nævn og råd herunder 
Rådet for Etniske Minoriteter nedsat 1983 og Nævnet for Etnisk Ligestilling fra 1997. 
Men hverken mindretallenes egne organisationer, de statslige råd og nævn eller de 
kommunale Integrations Råd har, ifølge Hussain, øget de etniske mindretals demokra-
tiske indflydelse. Ligeledes stiller han sig skeptisk til de påvirkningsmuligheder, der 
ligger i medlemskabet af (lokale) politiske partier. Indvandrerne er endvidere underre-
præsenteret i kommunalbestyrelserne, og ”den politiske socialisering gennem lokale 
beboerforeninger, skolebestyrelser, lokale politiske organiseringer og andre græsrods-
bevægelser har ikke fundet sted i et omfang som er nødvendigt for at integrere de etni-
ske minoriteter i den nationale politiske kultur” (Hussain, 2002).  
 
Årsagerne til den manglende politiske integration fremstår i afhandlingen mindre vel-
dokumenteret og har mere karakter af nogle arbejdsteser. Hussain peger i den forbin-
delse på eksklusionen på arbejdsmarkedet, herunder den stigende økonomiske og soci-
ale marginalisering fra midten af 1980’erne; arbejderbevægelsens manglende interesse 



Indvandrere og civilsamfund 5

for indvandrernes problemer og massemediernes fordrejning, latterliggørelse og deci-
derede fjendtlige indstilling til etniske minoriteter. Det fremgår endvidere, at organisa-
tionsdannelsen blandt de etniske minoriteter udviser en betydelig fragmentering, som 
forstærkes af, at de konkurrerer med hinanden for at opnå statslig støtte og anerkendel-
se. Det fører til en yderligere begrænsning af deres autonomi i takt med, at der foregår 
en kooptering af de etniske mindretals repræsentation i det statslige forvaltningsappa-
rat. Sådan forstået at kun de organisationer og foreninger som klart og tydeligt tilken-
degiver, at de støtter den statslige integrationspolitik bliver taget med på råd og kan 
opnå økonomisk støtte. Men eftersom deltagelsen foregår på baggrund af nogle eks-
tremt asymmetriske magtrelationer, fører koopteringen til en reel demokratisk eksklu-
sion af de etniske minoriteter. 
 
Konklusionerne er trukket skarpt op, og en sammenligning med forholdene i Sverige 
viser tilsyneladende, at koopteringen kan drives endnu videre. Det svenske system 
med store offentlige tilskud til etniske organisationer og inddragelsen af indvandreror-
ganisationer i det korporative system har ført til, at indvandrerne i Sverige står i en 
svag politisk situation, hvad der yderligere har reduceret minoriteternes indbyrdes 
samarbejdsrelationer og deres muligheder for at indgå alliancer med toneangivende 
politiske aktører. Indvandrerne i Danmark har derimod været mere overladt til sig selv, 
hvad der har fremmet dannelsen af egne organisationer (Schierup, 1993; Togeby, 
2000; Jeffrey, 2001). En yderligere slutning man kan drage er, som anført af Lise To-
geby (2000: 203), ”at det er værtssamfundets politiske institutioner mere end oprindel-
seslandets kulturelle traditioner, der er bestemmende for indvandrernes adfærd”; en 
konklusion der er i overensstemmelse med internationale erfaringer (Ireland, 1994; 
Soysal, 1994). 

4. Indvandrerorganisationernes omfang og struktur 
Ovennævnte makro-orienterede undersøgelser er baseret på et spinkelt dokumentarisk 
kildemateriale. Det skyldes overvejende manglen på studier af indvandrerorganisatio-
ner, deres omfang, interne og eksterne aktiviteter. Vi står dog ikke på helt bar bund, og 
i dette kapitel vil der blive taget afsæt i indvandrerorganisationerne og deres betydning 
for medlemmerne. Men før disse aspekter diskuteres, vil vi kort se på den første større 
sociale og politiske mobilisering af indvandrere og flygtninge i det danske samfund. 
Denne organisering var imidlertid ikke indvandrernes eget værk, men blev drevet frem 
af et utal af danske foreninger, komiteer, bevægelser og aktionsgrupper i solidaritet og 
venskab med undertrykte og forfulgte grupper i 3. verdens lande fra slutningen af 
1960’erne til midten af 1980’erne (for en oversigt jf. Socialistisk Håndbog, 1978; 
Lindhardt et al., 1983). 
 
Interessen for økonomiske og politiske problemer i 3. verdens lande bredte sig i disse 
år; men det var især forholdene i Vietnam, Sydafrika, Chile, Mellemøsten, Nicaragua 
og El Salvador der optog sindene, mens opmærksomheden fra begyndelsen af 
1980’erne udvidedes til at omfatte tilstandene i Tyrkiet, Afghanistan og Iran. Aktivite-
terne rakte fra almindelig oplysningsarbejde, kulturarrangementer, penge- og tøjind-
samlinger, protestskrivelser til demonstrationer, sultestrejker og militante aktioner.  



AMID Working Paper Series 6

Langt de fleste organisationer og kampagner blev ledet af danskere, og medlemmerne 
bestod også for hovedpartens vedkommende af danskere. De fleste tilhørte venstreflø-
jen, men der deltog også adskillige fra Socialdemokratiet og det Radikale Venstre for-
uden mange, som var aldeles upolitiske men ønskede at yde et frivilligt socialt arbejde 
til fordel for de fattige i 3. verdens lande (Rasmussen, 1997: Kap. 2). Der er imidlertid 
også eksempler på, at indvandrere og det vil overvejende sige politiske flygtninge fra 
Chile, Nigeria, Eritrea, Tyrkiet (overvejende kurdere) og Iran tog del i solidaritetsar-
bejdet, og endog oprettede egne selvstændige foreninger. Til disse hører blandt andet 
General Union of the Eritrean Students fra 1969, Forbundet af Arbejdere fra Tyrkiet 
fra 1976; Chile Democratico fra 1982 og Den Iranske Forening i Danmark fra 1984. 
Men deres antal var ringe, deres medlemmer få, og deres aktiviteter druknede i den 
bredere venstreorienterede danske offentlighed. Interne politiske stridigheder og frak-
tionsdannelse hørte til dagens orden, spændt ud som de var mellem internationale so-
cialistiske strømninger i deres hjemland og i Danmark.  
 
Siden begyndelsen af 1980’erne er antallet af autonome indvandrerorganisationer ste-
get betragteligt, men uden at vi kan sætte eksakte tal på udviklingen. Alt efter opgørel-
sesmetode og kildegrundlag skønnes det, at der omkring 1990 eksisterede mellem 83 
og 150 indvandrer- og flygtningeforeninger i Danmark med tyrkere, jugoslaver og ira-
nere som de mest talrige (Sterum, 1992; Andersen & Nielsen, 1989; Ó Maoláin, 1991); 
mens en senere rapport fra 2001 opgør antallet til 232, og med relativt mange somali-
ske, tyrkiske og bosniske foreninger (Hjære & Balslev, 2001).2 
 
En konsulentrapport, udgivet af IND-Sam (Ansel-Henry, 1992), opdeler foreningerne i 
væresteder/klubber, religiøse foreninger, ungdomsforeninger, sportsforeninger, littera-
turforeninger, politiske foreninger, ad-hoc-foreninger (opstået omkring særlige projek-
ter) og seniorforeninger.3 Det konkluderes, at de fleste foreninger ikke fungerer særligt 
tilfredsstillende pga. ”et relativt lavt bogligt uddannelsesniveau og stor mangel på erfa-
ring med organisering af foreningsarbejde”. De bedst fungerende har et stort medlems-
tal og mange års erfaring med foreningslivet og samarbejde med andre (para-
ply)organisationer og indvandrerråd (1992: 13). Line Sterum (1992) peger på, at det er 
nogle få ressourcestærke personer, ”der trækker det store læs i foreningerne”, og Ole 
Stig Andersen & Torben Nielsen (1989: 36) siger, at ”for mange indvandrere er det 
også en tilskyndelse til at gå ind i foreningsarbejdet, fordi der her er tale om en kvalifi-
ceringsproces”. Begge udsagn bekræftes af to antropologiske feltarbejder, der overve-
jende ser på ungdomsorganisationerne CEMYC (Council of European Minority Youth 
Committeess – Denmark) og G-2 (Aktiv Generation To). Det er foreningernes indre 
liv og deres betydning for de unges identitetsdannelse, som optager forskerne (Mørck, 
1998; Kehlet, 2000). Behovet for at være sammen med andre unge med indvandrer-
baggrund spiller en stærk rolle, og benyttes som en støtte (ressource) i forhandlingen 
med forældrene om et moderne urbant ungdomsliv.  
 
De etno-nationale ungdomsforeninger, men også de religiøse foreninger, ses også som 
oplærings- og rekrutteringssteder for en senere politisk deltagelse. Det er primært poli-
tiske spørgsmål vedrørende etniske minoriteter, som de fleste af informanterne håber 
at få indflydelse på, uden at de dermed ønsker betegnelsen ’indvandrerpolitiker’ eller 



Indvandrere og civilsamfund 7

’minoritetsrepræsentant’. De fleste udtrykker dog frustration over, at ”deltagelsen i 
minoritetsforeninger og danske politiske fora ikke fører til indflydelse på den politiske 
dagsorden vedrørende etniske minoriteter” (Kehlet, 2000: 43).4 
 
I den følgende gennemgang vil der i nævnte rækkefølge blive set på foreningsdannel-
sen blandt tyrkere og pakistanere (Petersen, 1970; Yigin, 1976; Pedersen & Selmer, 
1991), iranere (Mohammadi, 1999), vlachere (Schierup, 1988), kinesere (Thunø, 1998) 
og albanere (Schwartz, 1996; 2001; Ólafsdottir, 2002). Afsnittet afsluttes med en om-
tale af foreningernes rolle i integrationsprocessen.  
 
En af de første undersøgelser af ”gæstearbejdere” i København fra 1970 viste, at tyrki-
ske arbejdere havde et stort ønske om at kunne samles i deres fritid, og forfatterne 
konkluderede at samlingssteder ville bidrage til at ”tilfredsstille kontaktbehov, skabe 
kontinuitet i tilhørsforholdet til deres nationale gruppe, udgøre et informationscenter 
og muligvis danne et kulturelt center, hvor man kunne låne læsestof på tyrkisk” (Peter-
sen, 1970: 33). Tyrkiske indvandrere og andre immigranter begyndte derfor i starten af 
1970’erne at danne foreninger, klubber og politiske organisationer. Etableringen van-
skeliggjordes ofte af, at betingelserne for at opnå kommunale tilskud var nogle formel-
le krav om vedtægter, medlemskontingent, regnskabsaflæggelse, mv., det vil sige et 
godt kendskab til det danske administrative system, hvad kun de færreste indvandrere 
var i besiddelse af. Kort sagt ønsket og behovet for at danne egne organisationer var 
tilstede, derimod savnedes den nødvendige ekspertise. 
 
Det kommer blandt andet til udtryk i Teoman Yigins afhandling om et af de tidligste 
forsøg blandt tyrkiske ”fremmedarbejdere” på at skabe deres egen organisation For-
eningen af Tyrkiske Arbejdere i Danmark (FTA).5 Yigin viser, at forhistorien til FTA 
var yderst turbulent og at oprettelsen af foreningen i 1971 og de følgende år prægedes 
af modsætninger mellem rivaliserende grupper. Skillelinierne drejede sig både om et-
nicitet (fremmedarbejdere af kurdisk afstamning over for anatolske tyrkere), landsby-
loyalitet og politisk holdning (kommunister over for ikke-kommunister). Nok var be-
hovet for et samlingssted til stede, men både Kulturministeriet, Dansk Røde Kors, 
Dansk Arbejdsmands og Specialarbejder Forbund i Glostrup og den tyrkiske ambassa-
de var stærkt medvirkende til, at foreningen kom op at stå; sidstnævnte for at forhindre 
at kommunisterne kom til at dominere organisationen, og for at sikre sig allierede i 
tilfældet af politiske kriser i hjemlandet. Yigin pointerer videre, at FTA blev en slags 
”læreplads” for to andre ”arbejderforeninger”. De blev stiftet af folk, som enten havde 
forladt FTA pga. uoverensstemmelser, eller som var blevet udstødt på grund af deres 
ideologiske overbevisning.  
 
Lars Pedersen, kan allerede i indledningen slå fast, at der i sidste halvdel af 1980’erne 
eksisterede et ”rigt og mangeartet foreningsliv” blandt tyrkere og pakistanere i Århus.6 
Det siges videre, at indvandrerne ikke finder, ”at danske foreninger og politiske orga-
nisationer giver deres interesser en adækvat repræsentation. Derfor vil man opleve, at 
de organiserer sig omkring egne krav og mål. Der udvikles et behov for egne politiske 
og kulturelle institutioner. Disse institutioner er ikke alene afsæt for formulering af 
egne krav, men også sted for organisering og fællesskab” (Pedersen & Selmer, 1991: 



AMID Working Paper Series 8

105). Denne konklusion fremkommer på baggrund af interview med repræsentanter fra 
indvandrerorganisationerne og via deltagelse i foreningernes arrangementer i årene 
1986-88. De foreninger som indgår i undersøgelsen er alle relativt nye, og ingen date-
rer sig tilbage til før slutningen af 1970’erne. Pedersen skelner mellem tre forenings-
former: (a) de verdslige, a-religiøse eller anti-religiøse, (b) de national-kulturelle, og 
(c) de islamiske foreninger (omtalen af deciderede religiøse organisationer henlægges 
til kapitel 5). 
 
Det er kendetegnende for de verdslige foreninger (af tyrkisk og kurdisk oprindelse), at 
de fremviser en bred venstreorienteret bevidsthed, uden at de dermed ønsker at blive 
sat i forbindelse med bestemte parti-politiske orienteringer. De fleste foreningsledere 
ser religion som et af de kulturtræk ”de unge må se at slippe af med”, og der lægges i 
det daglige foreningsarbejde megen vægt på indvandrerproblemer, at tilvejebringe fy-
siske rammer og sportslige aktiviteter for de unge. Musik og folkedans vies også stor 
opmærksomhed, eftersom de anses for vigtige elementer i kulturformidlingen og som 
en del af det ”politiske beredskab” (1991: 118). De national-kulturelle foreninger af 
tyrkisk observans kritiserer ”de verdslige” foreninger for at være venstreorienterede 
(og den Tyrkisk-Danske Forening for at være kommunistisk) og dermed anti-islamiske 
og ser det som et problem, at det ofte er disse foreninger, som repræsenterer de tyrki-
ske indvandrere over for det danske samfund. Den eneste pakistanske forening i Århus 
har formuleret et mere ”pragmatisk minimumsgrundlag” omkring den kulturelle arv, 
hvorunder man især understreger den nationale enhed og markerer den pakistanske 
stats historiske udvikling.  
 
Det er oplysninger om det danske samfund, herunder tværkulturelt oplysende arbejde, 
som præger Århus Ungdoms- og Kulturforening (tyrkisk), der af Pedersen betegnes 
som islamitisk. De holder sig helt væk fra det partipolitiske og betoner, efter eget ud-
sagn, islams internationalisme. Foreningen søger at informere de unges forældre om 
det betimelige i få en uddannelse, og stiller desuden et bibliotek til rådighed med over-
vejende religiøs litteratur foruden kassettebånd med religiøs musik. Pedersen konklu-
derer i den forbindelse, at det er en relativt ny tendens, at også mange yngre andenge-
nerationsindvandrere betoner en islamisk identitet (1991: 129). 
 
De første iranere der kom til Danmark i perioden efter 1984 havde været politisk akti-
ve i deres hjemland (Melchior, 1990: 133-4), hvad der var medvirkende til, at ”næsten 
alt foreningsarbejde fra 1984 til 1989 var iværksat af eller bar et stærkt præg af disse 
politiske aktivister” (Mohammadi, 1999).7 Foreningerne – hvor mange kun eksisterede 
nogle få måneder – medvirkede til at oplyse den danske offentlighed om forholdene 
for politiske fanger i Iran og de iranske flygtninges rettigheder i Danmark. De arrange-
rede demonstrationer og sultestrejker for at forhindre deportering af afviste asylsøgere 
og varetog ellers det iranske mindretals behov for social og kulturel identitet. Siden 
1989 skete der imidlertid en mærkbar ændring i sammensætningen af herboende iran-
ske indvandrere som følge af krigen mellem Iran og Irak. De politiske grupperingers 
rolle i foreningerne svækkedes for siden helt at forsvinde, alt imens kulturelle, sociale 
og faglige interesseområder vandt indpas og bidrog til en større forskellighed i for-
eningslivet. På den anden side førte det også til en mangel på frivillige, som havde 



Indvandrere og civilsamfund 9

spillet en overordentlig aktiv men til tider også udemokratisk rolle i de forskellige or-
ganisationer. 
 
Antropologisk feltarbejde, personbiografier og en spørgeskemaundersøgelse danner 
basis for Carl-Ulrik Schierups (1988) grundige redegørelse for nogle tusinde vlachere 
fra den rumænsk talende minoritet i Serbien, der i slutningen af 1960’erne og begyn-
delsen af 1970’erne bosatte sig på hver sin side af Øresund på henholdsvis Sjælland og 
i Sydsverige. Til sammenligning med vlacherne i Sverige var de ”danske” vlacher bed-
re integreret på de danske arbejdspladser. De havde en større grad af kontrol over de-
res arbejdssituation, og de udgjorde ofte en etnisk majoritet i lokalsamfundet. De hav-
de også en større kontakt med danskerne lokalt, og var ofte drivkraften bag dannelsen 
af en ”etnisk offentlighed”. I pågældende lokalsamfund var jugoslaviske indvandreror-
ganisationer i flere tilfælde så godt som rent vlachiske organisationer. Hvor dette ikke 
var tilfældet, havde de alligevel stor indflydelse på foreningernes arbejde, og kunne i 
mange tilfælde påvirke og helt dominere den specielle definition af ”jugoslaviskhed”. 
Det har skabt en ”lokal elite, som råder over en alsidig kulturel kompetence”, der 
spænder bro over den ”lille” vlachiske tradition, den jugoslaviske urbane og politiske 
kultur og danskernes socio-kulturelle normer (Schierup, 1988: 167). 
 
Schierup er ikke eksplicit eller ønsker ikke at forankre sine forklaringer i en fast teori-
ramme, alligevel fremgår det, at placeringen i produktionsprocessen, arbejdets organi-
sering og solidaritetsstrukturen er afgørende forklaringsmekanismer. Således siges det, 
at ”de danske vlachers konfrontation med og inkorporering i traditionelle arbejderklas-
seloyaliteter var en vigtig forudsætning for deres mere positive integration i samfundet 
som helhed”. Derfor førte de igangværende ”teknologiske ændringsprocesser”, til en 
voksende marginalisering og social isolering af de vlachiske mænd i Danmark: ”Dette 
viser, at de vlachiske mænds forskelligartede oplevelser af deres situation i Danmark 
og Sverige, nok ikke handler så meget om forskellig mentalitet og tradition blandt dan-
ske og svenske arbejdere, som det handler om de betingelser som bestemte teknologi-
ske forudsætninger og former for organisering af arbejdet frembyder for kommunika-
tionen mellem mennesker og for menneskers kontrol over sine omgivelser” (1988: 
230-1). Det videre perspektiv i Schierups marxistiske udsagn bliver, at strukturændrin-
gerne på arbejdsmarkedet og den tiltagende arbejdsløshed blandt indvandrerne skabte 
et erhvervsmæssigt etnisk hierarki med følgende ekskludering foruden en massiv ind-
komstmæssig og social marginalisering. 
 
Officielle tal fra Danmarks Statistik viser at antallet af kinesere med efterkommere er 
steget fra 498 i 1978 til 3276 i 1995, mens herboende kinesere mener at tallet i 1995 
snarere burde ligge på mellem 4000 og 10.000. De fleste er indvandret fra Den Kinesi-
ske Folkerepublik, men i de senere år er der også komme et betydeligt antal kinesere 
fra Vietnam. Langt de fleste kinesere er beskæftiget i restaurationsbranchen, som ejere 
eller som lavt betalt arbejdskraft. Som i tilfældet med de fleste andre indvandrergrup-
per er der siden 1980’erne, foregået en yderligere eksklusion fra arbejdsmarkedet pga. 
økonomisk krise. Nicheproduktion og forstærket social marginalisering har øget den 
indbyrdes konkurrence og mistro kineserne imellem, og vi finder ikke – som i de fleste 
andre oversøiske kinesiske samfund – et rigt mangesidigt foreningsliv. Mette Thunø 



AMID Working Paper Series 10

(1998: 186) siger herom, at ”Chinese organizations emerged only in the late 1970s not 
because of the small size of the Chinese group but because such organizations were 
not needed. Nor did any political demands unite the Chinese in the prosperous 1960s 
and early 1970s. When ethnic organizations finally did start to emerge, they were mo-
dern political organizations that aimed mainly at flying the patriotic flag rather than 
helping migrants”. 
 
De to kinesiske foreninger i Danmark, begge stiftet i 1976, støttede henholdsvis Den 
Kinesiske Folkerepublik og Taiwan, men formåede ikke at fremme de kinesiske ind-
vandreres kulturelle eller etniske identitet. Indvandrerbaggrund, politik, sociale for-
skelle, køns-og generationskonflikter splittede de kinesiske indvandrere og vanskelig-
gjorde etableringen af effektive organisationer, der kunne forene og varetage de kine-
siske indvandreres interesser. Dertil kommer, at kineserne længe har værnet om deres 
image som usynlige og velintegrerede. En føjelighed som har gjort sit til, at kineserne i 
Danmark er forblevet socialt fragmenteret og marginaliseret. 
 
Sesselja Ólafsdottir (2002: 87) er opmærksom på, at ”foreningerne har stor betydning 
for det albanske fællesskab i København og omegn. De repræsenterede stærke sociale, 
økonomiske og politiske bånd til Makedonien og delvis Kosova”. De er en ”slags 
hjemstavnsforening”, som i forbindelse med den Kolde Krigs ophør og Jugoslaviens 
opløsning radikaliseredes. Albanerne demonstrerede på Rådhuspladsen med krav om 
universelle menneskerettigheder og kulturel anerkendelse båret af militante separatisti-
ske symboler, ”the end of the Cold War has dramatized the communities in diaspora” 
(Schwartz, 1996: 115). De albanske foreninger i Danmark ser ud til at være spændt ud 
mellem varetagelsen af den albanske kultur, integrationen i det danske samfund og 
konflikterne på Balkan. En synsvinkel som genfindes i Eva Østergaard-Nielsens 
(2002) redegørelse for transnational politisk mobilisering blandt tyrkere og kurdere i 
Danmark.   
 
Det fremgår af de nævnte studier, at indvandrerforeningerne tager sig af mange funkti-
oner og opfylder et bredt behov blandt flygtninge og indvandrere; fra direkte politiske 
manifestationer til ungdomsproblemer, og hvad man har kaldt ’frivilligt socialt arbej-
de’. Det ses i to specialer om henholdsvis etniske fodboldklubber (Åradsson, 2000) og 
to pigeklubber på Vesterbro i København (Høirup, 2000) og i en mere systematisk 
kvantitativ analyse i bogen Frivillighed blandt etniske minoritetsforeninger af Mette 
Hjære og Mille Balslev (2001). Undersøgelsen bygger på spørgeskemaer fra 65 orga-
nisationer suppleret med caseinterview med fem forskellige indvandrerforeninger.8  
 
Det som først springer i øjnene er det brede og omfattende sociale arbejde foreninger-
ne yder. De tager sig af sprogundervisning, lektiehjælp, kvindeproblemer, kulturfor-
midling, jobsøgning, arrangerer debatmøder, men først og fremmest bringer de folk 
sammen. De skaber et socialt fællesskaber, som ”betyder, at individer integreres i 
gruppen. Foreningerne skaber nogle signifikante netværk og fællesskaber, som bety-
der, at de frivillige og foreningernes medlemmer ikke befinder sig på kanten af grup-
pen” (2001: 54). En anden måde forfatterne udtrykker det på er ved at skelne mellem 
intern og ekstern integration. Førstnævnte begreb indfanger de foranstaltninger, som 



Indvandrere og civilsamfund 11

samler medlemmerne, mens ekstern integration peger hen på de aktiviteter, der hen-
vender sig til både foreningens medlemmer og til de målgrupper, foreningen gerne vil 
have i tale, og som omfatter både indvandrere og danskere. Tilsammen er den interne 
og eksterne integration med til at forhindre en yderligere marginalisering af indvandre-
re og flygtninge i det danske samfund.  

5. Religiøse holdninger og islamiske organisationer 
I Danmark findes ingen statistiske oplysninger om befolkningens religiøse tilhørsfor-
hold. Ifølge en nylig survey-undersøgelse viser islam sig at være den mest udbredte 
religion blandt indvandrere og flygtninge (Mikkelsen, 2001a: 49-50). De fleste (54%) 
er sunni-muslimer og kommer fra Tyrkiet, hvorefter følger Pakistan, indvandrere af 
palæstinensisk oprindelse, Eksjugoslavien og Somalia. Shia-muslimerne (11%) kom-
mer derimod fra Irak og Iran, mens de erklærede ikke-religiøse kommer fra Iran og 
Eksjugoslavien. Spurgt om hvor religiøse de er, viser hele 65% at opfatte sig som mo-
derate til meget lidt religiøse. Kun 18% svarede ”mest mulig religiøs”. Iranere efter-
fulgt af eksjugoslaver føler sig meget lidt religiøse, hvorimod somaliere, palæstinense-
re og irakere har en tendens til at opfatter sig som meget religiøse. Pakistanere og tyr-
kere optager en midterposition. Endvidere kan det oplyses, at kvinder og sunni-
muslimer generelt tillægger religionen større betydning i deres daglige virke.  
 
Det er imidlertid ikke religion som trosretning, værdi- eller verdensanskuelse, der er 
det egentlige objekt for dette kapitel, men derimod hvorledes de religiøse aktiviteter er 
organiseret. Det mest grundige studie som behandler denne problemstilling er Jørgen 
Bæk Simonsens Islam i Danmark. Muslimske institutioner i Danmark 1970-1989 
(1990), udkommet som en del af Det Humanistiske Forskningsråds initiativområde 
”Islam i nutiden”. Simonsens afhandling redegør for islam i Tyrkiet, Pakistan og Ma-
rokko som en forudsætning for at forstå islams fremtrædelsesformer i Danmark. Den 
videre fremstilling koncentrerer sig om en detailbeskrivelse af Diyanet, Det Islamiske 
Kulturcenter, Minhaj ul-Quran, Tabligh-bevægelsen, Den muslimske Verdensliga, Al-
Da’wa al-Islamiya, Ahmadiya-bevægelsen, de mange koranskoler og islamiske skoler.  
 
Det er først og fremmest ”mangfoldighed” som præger de islamiske miljøer i Danmark 
både hvad angår forholdet til staten, hvad det vil sige at være muslim i Euro-
pa/Danmark og leve som muslim, samt de mange retninger inden for islam, og hvad 
deraf følger af religiøse organisationstyper og organisationsformer (jf. Alev, 2001). Et 
af de tidligste forsøg på at etablere et samlingssted for muslimer i Danmark blev Det 
Islamiske Kulturcenter oprettet i 1971. Initiativet kom fra en række ambassader, med 
den libyske, marokkanske, ægyptiske og den saudi-arabiske ambassade i spidsen. Cen-
tret fik egne lokaler med bibliotek og var i 1989 bemandet med en sekretær, en biblio-
tekar og 3 lærere, der varetog koranundervisningen. Centret fik af Kirkeministeriet ret 
til at foretage vielser. Dertil kom monopol på udstedelse af halal-certifikater for dansk 
kød og danske kyllinger, hvad der gav betydelige indtægter.  
 
Parallelt med dette fælles islamiske tiltag arbejdede flere lande og deres respektive 
ambassader for at fremme deres egne interesser: Libyen gennem etablering af et selv-
stændigt kontor for Al-Da’wa al-Islami og Saudi-Arabien gennem et selvstændigt kon-



AMID Working Paper Series 12

tor i København for Rabitat al-Alam al-Islami (Den Islamiske Verdensliga). Desuden 
søgte de at hver for sig at fremme deres egne økonomiske og politiske interesser, både 
over for det danske samfund og over for den i Danmark bosatte muslimske befolkning. 
Den tyrkiske stat, Diyanet (Direktoratet for Religiøse Anliggender, oprettet i 1924, 
som en statslig institution til regulering af forholdet mellem stat, politik og religion i 
Tyrkiet) og den tyrkiske ambassade i Danmark begyndte således fra begyndelsen af 
1980’erne at involvere sig i den lokale religiøse organisering for at komme mere radi-
kale, tyrkisk islamiske grupper i forkøbet. Det førte både til en stigning i antallet af 
Diyanet-hojaer9 og Diyanet-moskeer, og i ”Danmark som helhed har ambassaden og 
Diyanet i dag (dvs. 1990, FM) fuld kontrol over den religiøse organisering af hoved-
parten af de i Danmark bosatte tyrkiske indvandrere” (1990: 78),10 ligesom de alle hol-
der koranskoler for herboende tyrkiske børn. Endvidere eksisterer der et fåtal uafhæn-
gige tyrkiske moskeer og nogle med tætte relationer til Milli Görus (jf. omtalen neden-
for). Kurderne har bevidst valgt at nedtone deres forbindelse til ambassaden, og har 
mange steder etableret egne foreninger med ikke religiøse formål.  
 
Siden begyndelsen af 1980’erne har Minhaj ul-Quran stået for den religiøse organise-
ring af mange pakistanske indvandrere i Danmark. Bevægelsen blev grundlagt i Paki-
stan men er også stærkt påvirket af den iranske revolution. Den tager sig af koranun-
dervisning og søger at uddanne børnene til gode muslimer, men henvender sig også til 
voksne mennesker og søger at skabe en forbindelse mellem islam og det moderne liv, 
som indvandrerne står konfronteret med. Mindre grupper af pakistanere er tilsluttet 
Tabligh-bevægelsen (oprettet i 1984), som var initiativtager til dannelsen af Forenin-
gen af Studerende Muslimer i 1988. Desuden nævner Bæk Simonsen The Muslim 
Institute, The Muslim Academy, Pakistan Islamic Welfare Society og Ahmadiya-
bevægelsen som yderligere eksempler på organisationer, der opererer i det religiøs-
politiske felt blandt pakistanere i Danmark. 
 
I 1962 oprettedes den vigtigste saudiske organisation for islamisk oplysningsvirksom-
hed også kaldet Den Muslimske Verdensliga (Rabitat al-Alam al-Islam) som et værn 
mod en række sekulære politiske bevægelser men også vendt mod den tidligere omtal-
te Ahmadiya-bevægelse. Verdensligaen åbnede sit kontor i Danmark i 1974, og har 
siden erhvervet sig flere ejendomme og indrettet en moské. Udover varetagelse af reli-
giøse arrangementer søgte den også at hjælpe muslimer både økonomisk og kulturelt 
blandt andet i form af særlige gravpladser for muslimer i Danmark. Simonsen bemær-
ker, at Den Muslimske Verdensliga ret beset er en ”pan-islamisk organisation, der 
principielt arbejder for islams udbredelse både i og uden for den islamiske verden. Or-
ganisationen er dog samtidig en vigtig brik i den saudiske stats bestræbelser på at vin-
de politisk indflydelse i de områder, hvor muslimer udgør en betydelig del af befolk-
ningen” (1990: 110). En lignende politik følges af det kuwaitiske Ministerium for Re-
ligiøse Anliggender, som står bag Den Islamiske Forening i det storkøbenhavnske om-
råde. Den driver en moské på Vesterbrogade, som benyttes af arabere, pakistanere og 
et fåtal danske konvertitter. Kuwait støtter også finansielt International Islamic Federa-
tion of Student Organizations (oprettet i 1966), som har en afdeling i Danmark kaldet 
Islamisk Ungdomsforbund, der sørger for, at en del af de skrifter organisationen udgi-
ver kommer i en dansk udgave. 



Indvandrere og civilsamfund 13

Kort tid efter at en gruppe officerer, med Qadhdhafi i spidsen, havde taget magten i 
Libyen 1969, oprettedes et organ kaldet al-Da’wa al-Islamiya, der skulle sørge for at 
islam fik en fremtrædende plads i landets nye økonomiske, politiske og sociale system. 
Det libyske organ har mange kontorer rundt om i verden og har været aktiv i Danmark 
siden 1972. Det bidrager til etablering af lokale moskeer og sørger for undervisning i 
arabisk og i islam for både børn og voksne, hvor de religiøse skrifter især sigter på at 
belære læseren om ”fortræffeligheden ved den særlige form for islam, der praktiseres i 
Libyen” (1990: 121). 
 
Mange af de i Bæk Simonsens bog nævnte religiøse organisationer og bevægelser dri-
ver en eller flere moskeer, hvortil der er knyttet et betydeligt antal koran-skoler for 
børn men også for voksne. Ligeledes oprettedes i takt med familiesammenføringerne i 
1970’erne flere islamiske skoler fordi forældrene mente, at deres børn i den danske 
folkeskole blev udsat for et voldsomt kulturelt pres fra det danske samfunds side, der 
gjorde dem fremmed over for forældrenes egne traditioner.11  
 
I sin ph.d. afhandling Nyere islamiske bevægelser i Vesteuropa (1996) og i den senere 
engelske udgave (Pedersen, 1999) føjer Lars Pedersen nyt til om Millî Görüs og lidt 
om Jama’at at-Tabligh i Danmark. Førstnævnte var fra sin start i Tyrkiet i 1969 en 
ideologisk strømning inden for det nuværende Refah Partisi (Velfærdspartiet), og har 
siden vundet indpas blandt tyrkiske arbejdsmigranter især i Vesttyskland men har også 
afdelinger i Frankrig. Organisationen blev først etableret i Danmark i 1985, men har 
siden udvidet sine ”fællesskaber” (omtales som ”cemaat”). Udbredelsen af islam skete 
især i forbindelse med oprettelse af lokale ungdoms- og kulturforeninger, men som 
Pedersen formulerer det: ”Millî Görüs ligger i permanent konflikt med Diyanet. Diya-
net er en del af det tyrkiske statsapparat, hvorfor dets hensigter ikke udelt er helliget 
islam, men snarere er drevet af politiske hensyn og magtinteresser” (1996: 79). Dette i 
skarp modsætning til den mindre Jama’at at-Tabligh bevægelse i Danmark, som især 
rekrutterer blandt yngre pakistanere. Tablighi ”bygger ikke ’stat’, at være tablighi er 
ikke politik”, siges det (1996: 184). Bevægelsen adskiller sig således markant fra andre 
islamiske strømninger ved ikke at være statsligt og politisk orienteret. For bevægelsens 
tilhængere drejer det sig om at føre et enkelt liv i synlig overensstemmelse med islam. 
 
Skal man opsummere den noget sparsomme forskning om spredningen af islamiske 
organisationer i Danmark, kan man som det første sige, at den kom i stand som en føl-
ge af en omfattende indvandring fra lande og regioner med overvejende islamisk bag-
grund. Denne for så vidt banale konstatering dækker imidlertid over mere komplicere-
de sammenhænge. Til at begynde med kan vi konstatere, at det ikke kun er et dansk 
fænomen men en udvikling, vi genfinder over det meste af Europa (Rex et al., 1987; 
Rex & Drury, 1994; Nielsen, 1995, 2. edt.) og for den sags skyld det meste af verden 
(Eickelman & Piscatori, 1996; Lubeck, 2000). Det fremgår også med al tydelighed, at 
internationale spændinger i form af politisk og økonomisk konkurrence stater imellem 
og interne politiske konflikter i en række lande med store muslimske flertal forplanter 
sig til de muslimske miljøer i Vesteuropa; og det i en sådan grad at eksempelvis Talip 
Kücükcan (1999: 168) foretrækker betegnelsen politisk-religiøs organisationer: ”This 
approach entails understanding the politics of root organisations in Turkey that serve 



AMID Working Paper Series 14

as models in terms of ideological and political composition for the associations in Eu-
rope”. Med andre ord for at forstå spredningen af religiøse eller para-religiøse organi-
sationer og bevægelser, er det langt fra tilstrækkeligt at fokusere på de religiøse ele-
menter; politik er om end endnu mere afgørende, og der er ligeledes meget som tyder 
på, at organisationsstruktur og organisationsform også gør sig stærkt gældende som 
hævdet af Paul Lubeck (2000:162): ”Despite lacking the hierarchical organization as-
sociated with Western churches, Islamic movements are organizationally adept and 
pragmatic. They rely on networks often created by scholarly and student affiliation. 
And they construct the dense webs of Muslim associations connecting mosques, 
schools, welfare associations, pilgrimage associations, clinics, missionary activity, 
community development associations, student associations, and Islamic versions of 
most kind of organizations found in the West”. 
 
Dermed være sagt, at studiet af islamiske organisationer og bevægelser med stor fordel 
ville kunne trække på nyere teori og metoder inden for studiet af sociale og politiske 
bevægelser (Mikkelsen, 2002). 

6. Paraplyorganisationer 
Er vor viden om de mange indvandrerorganisationer sparsom, så står vi på næsten bar 
bund når vi retter blikket mod større sammenslutninger af indvandrerforeninger også 
omtalt som paraplyorganisationer. Initiativet til den første multietniske sammenslut-
ning udgik fra Den Tyrkiske Forening, der enedes med repræsentanter fra en række 
andre nationale foreninger om at gå sammen for at opnå indflydelse på politiske be-
slutninger, der påvirkede indvandrernes hverdag. Det førte i 1976 til dannelse af Gæ-
stearbejdernes Fællesråd i Danmark, der siden ændrede navn til Indvandrernes Fælles-
råd i Danmark (Simonsen, 1990: 35-36). Organisationen skulle i samråd med etablere-
de institutioner nå frem til konstruktive løsninger på de problemer indvandrerne stødte 
på i det danske samfund samtidig med, at indvandrerne bibeholdt deres egen identitet 
og kultur. Det var integration man søgte og ikke assimilation. Organisatorisk blev det 
nye organ opbygget med et repræsentantskab, et samarbejdsudvalg og en bestyrelse; 
og ingen national gruppe kunne have mere end to medlemmer i bestyrelsen. Denne 
sidste bestemmelse forhindrede imidlertid ikke, at enkelte nationale grupper blev do-
minerende og udtalte sig på alle indvandrernes vegne til stor utilfredshed for mange 
nationale organisationer og indvandrergrupper. Derfor dannedes i 1981 endnu en sam-
menslutning under navnet Indvandrerforeningernes Sammenslutning i Danmark, for-
kortet til IND-Sam (Simonsen, 1990: 37-40).  
 
De to sammenslutninger adskilte sig primært i valg af strategi: Fællesrådet lagde vægt 
på en tæt kontakt til de danske myndigheder og udviklede sig til et bureaukratisk fore-
tagende uden kontakter til de lokale foreninger, alt imens IND-Sam sigtede på en stør-
re mangfoldighed baseret på lokale initiativer, og en styrkelse af mindretallenes natio-
nale og kulturelle særpræg. Begge organisationer afstår i deres handlingsprogram fra 
udtalelser, som direkte refererer til religiøse forhold; og det på trods af de tiltag ind-
vandrergrupper har gjort for at opretholde religiøse traditioner, hvad der, ifølge Bæk 
Simonsen (1990: 40), hænger sammen med frygten for den stigende racisme i det dan-
ske samfund.  



Indvandrere og civilsamfund 15

 
Men hverken Fællesrådet eller IND-Sam skulle blive de sidste landsdækkende indvan-
drer- og flygtningeorganisationer. I 1993 dannedes Paraplyorganisationen for de Etni-
ske Mindretal (POEM), da en række foreninger brød ud af IND-Sam i utilfredshed 
med de afrikanske foreninger, som havde domineret organisationen på bekostning af 
de grupper i samfundet, der var udsat for voksende fremmedhad og hetzkampagne fra 
politiske bevægelser som eksempelvis Den Danske Forening. Det sidste skud på 
stammen er de Etniske Minoriteters Landsorganisation (ELO), stiftet i 1999 som en 
modvægt til det statslige Rådet for Etniske Minoriteter. Indvandrerforeningerne var 
utilfredse med statens dominans i Rådet, og etablerede som et alternativ ELO, der 
skulle tage sig af konsultation og rådgivning til alle samfundsinstitutioner, der beskæf-
tigede sig med integrationen af etniske minoriteter (Hammer & Bruun, 2000: 20-21; 
Hussain, 2002). 

7. Deltagelse i indvandrerforeninger og majoritetsforeninger  
Fra at have fokuseret på organisationen som den afgørende analyseenhed retter vi i 
dette kapitel opmærksomheden mod den individuelle massedeltagelse i diverse ind-
vandrerforeninger og majoritetsorganisationer. En af de første undersøgelser foretaget 
af Marianne Melchior (1990) viste, at organiserede aktiviteter i en etnisk eller national 
forening ikke var særlig udbredt blandt flygtninge fra Iran, Polen og Vietnam. Polak-
kerne og vietnameserne var mere optaget af religiøse og kulturelle arrangementer, 
mens flere iranere stod som medlemmer af en etnisk politisk gruppe. Det gælder imid-
lertid for iranerne, at de er blevet mindre politisk aktive under opholdet i Danmark. 
Samtlige grupper giver dog udtryk for, at der er et stort behov for aktiviteter der omfat-
ter både danskere og flygtninge.  
 
Det har ikke været muligt at følge op på disse resultater. En senere undersøgelse af 
andengenerationsindvandrere – ligeledes foretaget af Socialforskningsinstituttet 
(Schmidt & Jakobsen, 2000) – viste, at 32% af tyrkerne, 13% af pakistanerne og 24% 
af eksjugoslaverne stod som medlem af en national eller etnisk forening. Desuden er 
mændene betydeligt mere aktive end kvinderne i foreningsarbejdet. Stillet over for 
spørgsmålet om deltagelse i alle former for råd, bestyrelser, udvalg, foreninger med 
tilknytning til majoritetssamfundet og forskellige nationale mindretal, var det iranerne 
som havde det højeste aktivitetsniveau, efterfulgt af eksjugoslaver, irakere, tyrkere, 
palæstinensere, somaliere og med pakistanere som de mindst aktive, hvad der kan fo-
rekomme overraskende i betragtning af deres relativt høje uddannelsesniveau (Mikkel-
sen, 2001a). Det kædes af Bashy Quraishy (2000) sammen med, at der i Pakistan er 
meget få sociale samværssteder uden for hjemmene, vennerne og storfamilierne. Skal 
man herefter kort indkredse de faktorer, som kan være bestemmende for indvandrere 
og flygtninges deltagelse i foreningsaktivitet, må det blive varighed af ophold i Dan-
mark, uddannelsesniveau og køn. Der er imidlertid også noget som tyder på, at de etni-
ske minoriteter engagerer sig i forskellige aktivitetsformer, og at traditioner for organi-
sering i oprindelseslandet spiller en betydelig rolle.  
 
Skønt der ikke foreligger uddybende undersøgelser, som direkte sammenligner ind-
vandrernes foreningsdeltagelse med danskernes foreningsdeltagelse (når der ses bort 



AMID Working Paper Series 16

fra medlemskab af fagforening som omtales nedenfor) så tyder en del på, at indvan-
drernes deltagelse ligger en del lavere, hvorimod der ikke er nogen signifikant forskel 
at spore hvad angår anden-generations tyrkiske indvandreres (mellem 28-36 år) parti-
medlemskab og tilsvarende danskeres medlemskab. Og ser vi på deltagelse i mere 
”ukonventionelle” politiske aktiviteter i form af offentlige møder og underskriftsind-
samlinger, forekommer andengenerationsindvandrere at være lige så aktive som dan-
skerne og ligger endog højere, når det drejer sig om at indsende artikler og læserbreve 
og at deltage i protestdemonstrationer (Togeby, 2000; Schmidt & Jacobsen, 2000; 
Mikkelsen, 2001a).  

8. Den faglige organisering 
Et af de få områder hvor det har været muligt at sammenligne indvandrere og flygtnin-
ges organiseringsgrad med den danske befolknings er, når det drejer sig om faglig or-
ganisering. Resultaterne viser, at relativt færre indvandrere står som medlem af en fag-
forening og deltager i faglige møder sammenlignet med danskerne generelt (Togeby, 
1999). Der er også tydelige tegn på, at organisationsgraden stiger med andengenerati-
onsindvandrere og nærmer sig danskernes (Schmidt & Jakobsen, 2000). Langt de fle-
ste indvandrere står i dag som medlem af Specialarbejderforbundet (25%), hvorefter 
følger Handels- og Kontorfunktionærernes Forbund (13%), Kvindeligt Arbejderfor-
bund (5%), Kristelig Fagforening (5%) og Forbundet af Offentligt Ansatte (4%); der-
efter er spredningen på de øvrige fagforeninger meget stor (Mikkelsen, 2001a: Kap. 
10).  
 
Medlemskabet kan næppe betragtes som frivilligt, og hænger klart sammen med de 
enkelte gruppers tilknytning til arbejdsmarkedet og det faktum, at arbejdstilladelse for 
indvandrere var betinget af medlemskab af en arbejdsløshedskasse de først to år de 
opholder sig i Danmark, hvad der som regel førte til medlemskab af en fagforening 
(Henriksen, 1985; Iversen, 1990). Det betyder også, at de tidligere arbejdsmigranter, 
hvortil hører tyrkere og pakistanere men også flygtninge fra Iran, ligger klart i front, 
mens somaliere, iraker og palæstinensere har været kortere tid i landet og har haft van-
skeligt ved at opnå fodfæste på arbejdsmarkedet. Eksjugoslaverne, af hvilke de fleste 
kom hertil som politiske flygtninge i 1990’erne, har en forholdsvist høj organisations-
grad, som beror på arbejdsmarkedstilknytning, og at der er mange faglærte arbejdere 
blandt dem, men også at de har bragt med sig en tradition for faglig organisering i de-
res hjemland. Det er også eksjugoslaverne (6.8%) og iranerne (2.4%), der udviser 
størst aktivitet hvad angår den faglige repræsentation i sikkerhedsudvalg, tillidsrepræ-
sentationsudvalg, klubbestyrelser, o.l. 
 
Ud over at minoriteterne er dårligere fagligt organiseret end danskerne, gør de sig også 
mindre gældende i det faglige arbejde. Morten Ejrnæs og Üzeyir Tireli (1997: 80) taler 
således om de etniske minoriteters manglende ”synlighed” i det fagpolitiske arbejde, 
og at de har svært ved at gøre sig gældende ved møder og generalforsamlinger. Fag-
foreningerne har været meget lidt villige til at vise solidaritet med indvandrerne, og 
gør intet for at informere dem om fagforeningens indre opbygning, eller griber ind 
over for mobning og chikane fra danske kollegers side. Hvor udbredt dette negative 
forhold er fremgår imidlertid ikke af deres undersøgelse. 



Indvandrere og civilsamfund 17

9. Mødet på arbejdspladserne, i boligområderne, i fritiden og i hver-
dagen 
Rykker vi fra de faglige organisationer og ud på selve arbejdspladserne peger de endnu 
få undersøgelser på, at ”nydanskerne” har det godt med deres kolleger og gerne vil 
deltage i sociale aktiviteter (LO-Magasinet, 4/2000).12 De har det fint med omgangsto-
nen på arbejdspladsen, sætter pris på et ordentligt arbejdsmiljø og kammeratskab, og at 
de taler mest med kolleger, der har en dansk baggrund. De oplever, som Ejrnæs & Ti-
reli (1997: 69) også er inde på, at arbejde er med til at etablere venskaber mellem dan-
skere og etniske minoriteter (Jensen, 2000). Det er ellers småt med dyberegående stu-
dier af forholdet mellem indvandrere og danskere på arbejdspladserne. Begreber som 
’interkulturel kompetence’ og ’diskursiv kulturel praksis’ er dog blevet introduceret i 
diskussionen omkring ligestilling på arbejdsmarkedet (Thomsen & Huniche, 2000; 
Moes & Petersen, 2001).  
 
Giver fælles arbejdspladser grundlag for sociale kontakter og venskaber, er der ikke 
meget som tyder på at boligområder og bydele med en høj koncentration af etniske 
minoriteter øger kontakten mellem danskere og indvandrere (Ejrnæs & Tireli, 1997; 
Schmidt & Jakobsen, 2000: 126). De interviewede beboere af dansk og udenlandsk 
herkomst giver i Ejrnæs og Tirelis (1997) undersøgelse udtryk for, at de hverken har 
tid eller behov for et ”bedre” naboskab. Generelt er beboerne mere optaget af deres 
arbejde, familie og vennekreds end af naboskabet, og det hvad enten man bor i etage-
byggeri, i storby eller mindre lokalsamfund.13 Dog ser det ud til, at nabokontakter spil-
ler en større positiv rolle for beboere med samme etniske baggrund (bortset fra danske-
re).  
 
Det generelle indtryk er, at de færreste ønsker at bo alt for tæt sammen og i egentlige 
koncentrerede bebyggelser. Mange kan se en fordel i at bo tæt ved familie og venner, 
og der er, som påpeget af Bülent Diken (1993; 1996), en økonomisk fordel i at bo tæt 
på hinanden. Fællesindkøb og forarbejdning af egne madvarer reducerer leveomkost-
ningerne. Desuden giver det en vis tryghed og en mulighed for at bevare sider af den 
oprindelige kultur, ligesom mange indvandre føler sig mindre udsat for chikane og 
fremmedhad i kvarterer med andre indvandrere og flygtninge (Ejrnæs & Tireli, 1997; 
Hahnemann, 1998). Alligevel foretrækker et stort antal indvandrere (omkring 85%) at 
bo i en bydel med en lav koncentration af etniske minoriteter, hvis de frit kunne vælge 
(Schmidt & Jakobsen, 2000: Kap. 5). En specialundersøgelse af flyttemønstret blandt 
pakistanere og tyrkere i Albertslund og på Nørrebro viser da også, at ”samlet for hver 
af nationaliteterne er der en relativ lav andel, der flytter til andre indvandrertætte om-
råder” (Børresen, 2000: 132).  
 
Generelt forekommer indvandrerne at være tilfredse med de sociale relationer i deres 
nærmiljø. Det kan skyldes, at de fleste har nok i deres eget etniske netværk og alt i alt 
har gode nabokontakter til danskerne; med til billedet hører dog også, at langt de fleste 
indvandrere giver udtryk for stor tilfredshed med deres nuværende bolig, og at bolig-
forholdene for indvandrerne gennem de sidste 20 år har undergået store forbedringer 
(Børresen, 2000; Mikkelsen, 2001a: Kap. 9). 



AMID Working Paper Series 18

Fritiden anses af mange for et sted hvor vi kan mødes på lige vilkår, men før dette 
spørgsmål behandles, vil vi kort se på fritidsaktiviteter blandt grupper af indvandrere, 
og deres videre sociale relationer til danskerne, som det er blevet analyseret af Flem-
ming Mikkelsen (2001a: Kap. 10).14 Iranerne står, som i tilfældet med foreningsaktivi-
tet, igen som de mest energiske efterfulgt af pakistanerne, men ellers må man sige, at 
de forskellige grupper ikke afviger meget fra hinanden. Det er især iranernes og paki-
stanernes udøvelse af klub-idræt som trækker op, mens tyrkerne ser ud til at foretræk-
ke foreningsarbejde i etniske klubber (Jeppesen, 1989). Men om forskellene ikke er så 
store hvad angår de nationale grupper, så er der markante uligheder mellem kønnene: 
Mændene er i den forbindelse næsten dobbelt så aktive som kvinderne. Bortset fra tra-
ditioner og kvindernes bundethed til børnene, ligger en af forklaringerne i, at visse gø-
remål i hjemmet befinder sig mellem arbejde og fritid såsom ”at høre musik, at strikke, 
at lave mad, at skrive, besøge familie”, o.l., hvad der af informanterne ikke opfattes 
som egentlige fritidsaktiviteter. Alligevel er forskellen tydelig, og lader sig i det store 
og hele forklare med mændenes interesser inden for sport, idræt og etnisk klubaktivi-
tet. Mange spiller fodbold, styrketræner, dyrker kampsport, løber eller fisker. Flere af 
kvinderne går til svømning, gymnastik/aerobic eller løber. 
 
Foretager man disse aktiviteter alene, sammen med danskere eller udelukkende med 
personer af anden national oprindelse? Det viser sig, at 21% dyrker deres fritidsaktivi-
teter udelukkende eller overvejende med danskere, 45% udelukkende med ikke-
danskere mens 34% indgår i blandede aktiviteter. Det siger måske mere om de forskel-
lige aktivitetstilbud end om individernes sociale relationer. Derfor er man gået tættere 
på informanterne og spurgt direkte til deres vennekreds. 12% svarer, at de kun har 
danske venner, mens 30% har en blandet vennekreds. Tilbage står 58%, som frivilligt 
eller ufrivilligt ikke har uddybende kontakter til danskerne. De flest udlændinge som 
kommer til landet siger om danskerne, at de betragter venskaber som noget yderst eks-
klusivt, og at det tager langt tid at blive accepteret, at blive lukket ind i kredsen (jf. 
COWI-rapport, 2000: 78).  
 
I stedet for at gå i dybden med de enkelte gruppers venskabsmønster, har Mikkelsen 
(2001a: 117-125) valgt at kæde dette aspekt sammen med andre sociale dimensioner, 
for derigennem at give et mere komplet og komplekst billede af minoriteternes sociale 
kontakter med den øvrige befolkning. Foruden spørgsmålet om fritidsaktiviteter og om 
man mener at have et godt eller dårligt forhold til danskere, inddrages spørgsmålet om 
børnenes venner, hvor vigtigt det er at barnet leger med danske børn i fritiden og om 
børnenes fremtidige giftermål. Noget modificeret kan man sige, at kategorierne ”fri-
tidsaktivitet, bedste venner, forhold og børnenes venner”, er udtryk for de faktiske 
kontakter til det omgivende majoritetssamfund, hvorimod ”børnenes leg” og ”ægte-
skab” mere fungerer som en social markør.15  
 
Der kan spores tre forskellige kontaktmønstrer i besvarelserne: For det første dem som 
befinder sig i en marginaliseret og isoleret position og markerer en vis afstandtagen fra 
majoritetsbefolkningen; det drejer sig overvejende om indvandrere fra Tyrkiet. Det 
stemmer overens med hvad vi har kunnet konstatere om tyrkernes lavere uddannelses-
niveau, deres manglende investering i egen bolig, hyppigere kontakt med hjemlandet 



Indvandrere og civilsamfund 19

og flittige brug af tyrkiske TV kanaler. I den anden gruppe befinder sig de flygtninge, 
som nok er isoleret men ønsker flere kontakter til danskerne, hvoriblandt vi finder 
mange fra Somalia, Eksjugoslavien, Irak og folk af palæstinensisk oprindelse. Den 
tredje gruppe består af indvandrere fra Pakistan og Iran. De har et højere uddannelses-
niveau end de fleste andre indvandrergrupper, og har mange kontakter til danskere, 
men skiller sig ud fra hinanden ved at iranerne er meget mere åbne, når det drejer sig 
om ægteskab med ikke-iranere.  
 
Det er fremdeles personer af pakistansk og tyrkisk oprindelse, efterfulgt af palæstinen-
sere og irakere, der lægger afgørende vægt på at børnene gifter sig med en af samme 
etniske baggrund. Derimod er det af mindre betydning for iranere og eksjugoslaver, 
mens somalierne stiller sig meget tvivlrådige. Arrangerede ægteskaber sikrer individet, 
familien og slægten nogle sociale og politiske forbindelser, der både er med til at spre-
de den økonomiske risiko, og sikre familien nogle afgørende ressourcer i form af kon-
takter til strategisk placerede personer inden for forskellige sektorer. Når personer ud-
vandrer til et andet land, kan ægteskabskontrakter blive det omdrejningspunkt der ska-
ber tillid og sikrer hjælp i afgørende livsfaser, både for dem som er blevet tilbage og 
for dem som er rejst ud. Det gør det også lettere at vende tilbage, hvis man i en senere 
fase skulle beslutte sig herfor (Pedersen & Selmer, 1991: 71-72). 
 
Ægteskab – tilsammen med andre faktorer – benyttes også af Hans Jørgen Nielsen 
(2000) som en indikator for den sociale afstand mellem ”etniske grupper”. Det bekræf-
tes, at de fleste (inklusive danskerne) er imod ægteskab med unge fra anden et-
nisk/national gruppe end deres egen; dernæst at der er stor uenighed i gruppernes syn 
på flygtningepolitikken, og at det kun var ganske få, der syntes det var godt, hvis fler-
tallet i boligkvarteret var indvandrere. På denne baggrund afviser Nielsen, at der skulle 
herske en fælles ”solidaritet mellem alle indvandrere”. Der er betydelige interne for-
skelle mellem indvandrergrupperne, og resultaterne tyder på ”at skillelinjerne ikke blot 
går mellem danskere og indvandrere, men at der kan være betydelige skel mellem ind-
vandrerne indbyrdes” (2000: 431). 

10. Medierne og minoriteterne 
Der er blevet forsket i mediernes (overvejende landsdækkende aviser, TV-kanaler og 
radioprogrammer) dækning af indvandrere og flygtninge; både når det drejer sig om 
omfanget af og indholdet i indslagene samt diverse tolkningsmuligheder (jf. for en 
oversigt Hussain et al., 1997; Hussain, 2000; Madsen, 2000). Derimod foreligger der 
næsten ingen undersøgelser, som specielt sigter på minoriteternes eget medieforbrug, 
medieorientering og medieproduktion.  
 
Ifølge Quraishy (1997) eksisterer der et stort behov for en informations- og kulturfor-
midling fra indvandrernes egne miljøer. Blandt minoriteterne er de tre mest almindeli-
ge medieformer blade, radio og tv-programmer, og det meste af formidlingen sker på 
minoriteternes egne sprog og henvender sig kun til deres eget miljø.16 Det meste af 
informationsmaterialet kommer fra de respektive hjemlande, og meget få etniske 
grupper formidler deres kultur på dansk, hvad der ofte skyldes mangel på ressourcer. 
Mustafa Hussain er inde på det samme problem i rapporten Diasporic Minorities and 



AMID Working Paper Series 20

Their Media in Denmark (Hussain, under udgivelse); men ud over ressourceknaphed, 
peger han på en række politiske indgreb, som i 1990’erne og ikke mindst efter valget 
november 2001, har gjort det vanskeligere for minoriteterne at videreformidle egne 
erfaringer: ”In the current hostile political environment, however, their participation in 
the media culture seems to be bleak and uncertain, unless perhaps they give up the use 
of their mother tongue and display of their cultural identity in public space and the 
mediascapes”. 
 
Indvandrernes medieforbrug behandles i en survey-analyse af Mikkelsen (2001a: 164-
167). Spurgt om hvilke medier de benytter i det daglige, svarer langt de fleste, at de får 
deres daglige oplysninger via TV og avislæsning, mens en fjerdedel benytter internet. 
Det er iranerne som ligger i front, hvad angår det samlede forbrug, og de scorer højt på 
samtlige medieflader med undtagelse af ugeblade; en tydelig afspejling af deres høje 
uddannelsesniveau. På anden pladsen kommer palæstinensere (med et relativt højt 
ugebladsforbrug), efterfulgt af pakistanere (flittige brugere af internet), for at slutte 
med somaliere, der, for de flestes vedkommende, er storforbrugere af TV. 
 
De fleste orienterer sig overvejende i danske aviser (51%), mens 28% både benytter 
danske aviser og aviser fra deres oprindelsesland. 11% orienterer sig alene via aviser 
skrevet på deres oprindelige modersmål. Det drejer sig fremdeles om tyrkere (20%), 
givetvis fordi de har lettere adgang til aviser fra hjemlandet. ”Nærhedsprincippet” gør 
sig også gældende når vi ser på TV forbruget. Kun et mindretal på 14% (heraf mange 
somaliere) er henvist til danske TV kanaler, hvorimod hele 56% ser TV fra Danmark, 
oprindelsesland og udlandet. Tyrkerne er meget optaget af udsendelser fra deres hjem-
land, mens irakere og især iranere ser en del udenlandsk TV.  
 
Debatten om etniske minoriteter er blevet intensiveret de senere år for ikke at sige po-
litiseret og polariseret (Madsen, 2000). Derfor forekommer det naturligt at spørge om 
de ser TV-indslag, der specielt sigter på de etniske minoriteter. Det viser sig, at tæt på 
80% ser TV-indslag om flygtninge og indvandrere, mens kun 7% konsekvent skifter til 
en anden kanal eller slukker for fjernsynet, når der bringes nyheder om indvandrere og 
flygtninge. Spørger man herefter om de finder indslagene ”meget interessan-
te/interessante” svarer hele 52% bekræftende, mens 36% svarede hverken interessant 
eller ”uinteressant/meget uinteressant”. 
 
Presser man for en mere holdningspræget stillingtagen sker der et tydeligt fald i de 
positive tilkendegivelser til fordel for en udpræget skepsis og mistro til TV-mediernes 
billede og behandling af de etniske minoriteter: fra 52% som mener at indslagene er 
interessante til 21%, der tilkendegiver at de finder mediernes behandling saglig. Split-
ter man derefter spørgsmålet om ”saglighed” op på svarkategorier og oprindelsesland 
fremkommer nogle interessante forskelle: Iranere, pakistanere, somaliere og tyrkere 
udviser en klar negativ holdning til TVs fremstilling af indvandrere og flygtninge, 
hvorimod irakere og eksjugoslaver er en del mere positive – eller mindre negative om 
man vil. Det kan muligvis føres tilbage til mediernes noget mere forstående omtale af 
disse to gruppers vanskelige oprindelsessituation (jf. Ejrnæs & Tireli, 1997: Kap. 12).  
 



Indvandrere og civilsamfund 21

Konkluderende må man sige, at indvandrere og flygtninge holder sig godt og bredt 
orienteret herunder om forholdene i deres hjemland. Man kan bestemt ikke sige, at de 
lukker sig inde eller på anden vis afskærer sig fra informationer om hvad andre sam-
fundsinstitutioner mener om flygtninge og indvandrere – tværtom. Men de stiller sig 
også yderst kritisk for ikke at sige skeptisk til mediernes overeksponering og fremstil-
ling af de etniske minoriteter. 

11. Racistiske og anti-racistiske bevægelser 
Der eksisterer en omfattende litteratur om danskernes holdning til indvandrere og 
flygtninge. Den har overvejende været baseret på survey-undersøgelser og præges af 
en række konkurrerende teorier og tolkninger (jf. for en oversigt Gundelach, 1992; 
Gaasholt & Togeby, 1995; Togeby, 1997; Nannestad, 1999). Disse aspekter behandles 
af andre og skal ikke diskuteres i denne oversigt. Derimod vil vi se nærmere på den 
kollektive mobilisering og de bevægelser, som decideret vender sig mod flygtninge og 
indvandrere i Danmark og deres sympatisører for derefter at inddrage mod-
bevægelserne også omtalt som de anti-racistiske bevægelser.  
 
Der foreligger ingen forskningsresultater som, på dansk grund, bekræfter, at der skulle 
foreligge nogen sammenhæng mellem holdning og handling hvad angår danskernes 
forhold til indvandrere; derimod er der tydelige tegn på, at der eksisterer en gensidig 
påvirkning mellem diverse højrebevægelser og deres modstandere. Til de første hører 
blandt andre Den Danske Forening, Dansk Forum, Fælleslisten Mod Indvandring, di-
verse nynazistiske grupper, sympatisører og forskellige subkulturer såsom Grønjakker, 
Ku Klux Klan-tilhængere, skinheads m.fl. (Klausen & Mikkelsen, 1988; Karpantschof, 
1999; 2002a; 2002b). Disse grupper, organisationer og bevægelser rettede deres aktio-
ner mod indvandrere, flygtninge, jøder, politiet, o.a., og de involverede sig i vedvaren-
de konflikt med anti-racistiske bevægelser. Mange af de sidstnævnte var udsprunget af 
den tidligere BZ-bevægelse og fra den danske venstrefløj i almindelighed (Mikkelsen 
& Karpantschof, 2001; Karpantschof & Mikkelsen, 2002). Til de mest kendte hører 
SOS-Racisme, Anti-fascistisk Aktion, Fællesinitiativet mod Racisme og paraplyorga-
nisationen Antiracistisk Netværk. 
 
Det er muligt at studere de enkelte bevægelser ved hjælp af deltagerobservation og 
dokumentarisk materiale; en supplerende eller alternativ metode består i en kvantitativ 
registrering af de kollektive direkte aktioner, som grupper og bevægelser benyttede for 
at fremme deres interesser. Mikkelsen (2002) har benyttet metoden til at kortlægge de 
politiske bevægelser i Danmark i perioden 1946-1995, mens Rene Karpantschof 
(1999; 2000) har analyseret forholdet mellem de politiske højregrupper og deres mod-
standere i perioden 1980 til 2001 (jf. endvidere Bjørgo, 1997). 
 
Foruden sammenstød med politi og konfrontationer med antiracister, var de højreradi-
kales aktioner især rettet mod etniske minoriteter i form af hærværk og benzinbomber 
mod asylcentre og ejendomme ejet af indvandrere foruden voldelige overgreb mod 
personer. Det begyndte i sommeren 1985 med angreb på iranske flygtninge i Kalund-
borg og toppede i 1991-93. De fleste af disse voldsepisoder var indtil 1991 iværksat af 
lokale racistiske netværk, utilfredse beboere, ofte fra værtshusmiljøer og anonyme 



AMID Working Paper Series 22

sympatisører ofte inspireret af internationale begivenheder og efterfølgende medieom-
tale. Efter 1993 steg antallet af politisk inspirerede aktioner, og der begyndte en nazifi-
cering af højrebevægelsen. Denne radikalisering fulgtes af flere militante aktioner men 
blev også kraftigt imødegået af en bred antiracistisk alliance, der mobiliserede i tu-
sindvis af tilhængere. De formåede at holde nynazisterne borte fra gader og pladser, og 
gjorde det meget vanskeligt for neonazisterne at rekruttere ny tilhængere. Som mod-
træk søgte disse at opnå støtte fra udenlandske nazigrupper fra blandt andet Tyskland, 
England, Sverige og Norge, der benyttede sig af, at den danske stat ikke greb ind over 
for nazi-rockkoncerter og marcher med offentlig promovering af nazistiske symboler. 
Denne internationalisering af den forholdsvis lille bevægelse kunne imidlertid ikke 
forhindre, at nynazisterne demobiliserede, hvad der yderligere forstærkede deres nati-
onale isolation efter 1996.  

12. Civilsamfund, integration og transnationalisme 
I en rapport publiceret i 1983 af udvalget vedrørende indvandrerforskning i Danmark 
nedsat af Statens Samfundsvidenskabelige Forskningsråd siges det om ”indvandrernes 
organisationer”, at ”vor viden om disse foreningers opbygning og funktion er meget 
ringe” (Indvandrerforskning i Danmark, 1983: 88). Siden 1983 er antallet af studier 
inden for dette område øget ganske betragteligt, alligevel må man konkludere, at empi-
risk såvel som teoretisk, er der ingen ansatser til en forskningstradition, der blot nær-
mer sig den som andre vesteuropæiske lande kan fremvise. 
 
På nær enkelte upublicerede universitetsspecialer indgår studier om indvandrere og 
civilsamfund i en tematisk kontekst, der som regel tjener andre formål. Det er med til 
at begrænse den empiriske indsats og sætter alvorlige barrierer for metode- og teoriud-
viklingen. Enten er studierne og rapporterne konsekvent blottet for enhver teoretisk 
overvejelse, eller også er der en tendens til at benytte et teoriapparat med udprægede 
normative elementer, som kun vanskeligt lader sig applicere på det empiriske materia-
le. Teoretisk pluralisme, interdisciplinær forskning og et mere solidt empirisk grundlag 
må være vejen frem, hvis man skal nå ud af ovennævnte rapports skygge. Dette er ikke 
mindst vigtigt, hvis man ønsker at modvirke den tiltagende politisering af indvandrer-
debatten. 
 
Begrebet ’integration’ tjener implicit eller eksplicit som referenceramme for de fleste 
undersøgelser. Værdien af begrebet er imidlertid omdiskuteret, og er i denne forsk-
ningsoversigt blevet anvendt til at pege på nogle emneområder og relationer, som der-
efter er blevet gjort til genstand for uddybende omtale. Denne pragmatiske og ”heuri-
stiske” anvendelse af begrebet skal dog ikke skjule, at jeg anser begrebet for både fag-
ligt og politisk problematisk, og det hvad enten man vælger den konservative eller 
progressive version af integrationsbegrebet eller betoner harmoniopfattelsen over for 
konfliktaspektet (for en uddybende diskussion jf. Hamburger, 1997; Mikkelsen, 
2001a).  
 
Integrationsaspektet er nært forbundet med nationalstaten, dens indre sociale struktur 
og sammenhængskraft. Det er med lidt andre ord minoriteternes, de økonomisk, soci-
alt, kulturelt og politisk marginaliserede indvandrergruppers, forhold til de bærende 



Indvandrere og civilsamfund 23

samfundslag og samfundsinstitutioner, der tiltrækker sig opmærksomhed. Denne ana-
lytiske vinkel skal ikke undervurderes og har givetvis nogle klare fordele, men – skal 
det understreges – den lider af en grundlæggende skævhed, nemlig at den vurderer 
integrationsprocessen i lyset af det dominerende samfund og de dominerende gruppers 
interesser, og dernæst ser helt bort fra migrationsprocessen og dermed ikke formår at 
studere integrationen i lyset af transnationale strukturer.  
 
Denne forskningsoversigt har for det første vist, at et væsentligt incitament til organi-
sationsdannelse skal findes uden for modtagerlandets grænser eller mere specifikt i det 
internationale politiske (og økonomiske) system; dernæst at foreningerne er vigtige 
formidlere af udvandrerlandets kultur, og til stadighed tjener som en forbindelseslinie 
mellem herboende indvandrere og deres hjemland; og for det tredje at det enkelte indi-
vid socialt og bevidsthedsmæssigt er bundet til sit hjemland og til sin slægt. Lad mig 
illustrere tankegangen set ud fra indvandrernes synsvinkel: Spurgt om de føler sig godt 
eller dårligt integreret i Danmark er der 87% som svarer, at de er godt eller forholds-
vist godt integreret, mens det kun er 5% der kan svare bekræftende på at de føler sig 
som dansker (Mikkelsen, 2001a: 126-127). Denne markante forskel kan sikkert tolkes 
på flere måder men vidner i hvert fald om, at indvandrernes identitet er bundet op på 
nogle transnationale processer og relationer, der på væsentlige områder afviger fra 
indvandrerlandets befolkning. At se bort fra for ikke at sige at negligere denne essenti-
elle dimension i identitetsdannelsen, kan måske forsvares politisk men bestemt ikke 
fagligt. Som samfundsforskere er vi overvejende skolet til at analysere faktorer, som er 
forbundet med samfundsgruppers placering i nationalstatens sociale hierarki. Transna-
tionale processer bryder afgørende med denne synsvinkel, og stiller nye krav til teori 
såvel som til begrebsapparat og empiri. 
 
Der er flere definitioner på transnationalisme, men termen refererer i almindelighed til 
”the process by which immigrants forge and sustain multi-stranded social relations – 
familial, economic, social, organizational, religious and political – that span borders 
and link together their societies of origin and settlement” (Basch et al., 1994: 7). Med 
denne og de fleste andre definitioner lægges der op til en fokusering på de ressourcer, 
informationer og interpersonelle relationer, der udveksles mellem grupper i oprindel-
seslandet og indvandrerlandet ud fra den betragtning, at migranternes forestillingsver-
den og kulturelle habitus antager former, der hverken kan henføres til deres udgangs-
position eller nuværende opholdsland. Denne synsvinkel bør dog udvides, så den ikke 
alene kredser om dyadiske relationer, men åbner op for triader eller endog myriader af 
forbindelser og netværk, der antager en mere eller mindre selvbærende karakter uaf-
hængig af nationalstaterne (jf. Rex, 1994 og artiklerne i Vertovec & Cohen, 1999). 
Disse transnationale samfund følger nogle økonomiske og politiske rationaler, der ikke 
umiddelbart kan udledes af nationalstatsmodellen, men antager en selvstændig karak-
ter med egne sociale og kulturelle organisationsformer. 
 
Retrospektivt må man konstatere, at der er sket betydelige fremskridt i forskningen 
vedrørende indvandrere og civilsamfund siden Forskningsrådet publicerede sin forsk-
ningsoversigt i 1983. Samtidig kommer man ikke uden om, at der er store lakuner, 



AMID Working Paper Series 24

som både drejer sig om underbelyste emner men også om en manglende teoretisk og 
metodisk tyngde. Lad mig her på faldrebet komme med nogle konkrete bud: 

• Transnationalisme. Som fremgået oven for ser jeg det som en tvingende nød-
vendighed, at der fokuseres skarpere på denne side af migrationsprocessen; dels 
som et alternativ eventuelt supplement til integrationsperspektivet, og dels be-
grundet i at denne synsvinkel tage større hensyn til indvandrernes egen bag-
grund og situation, og dermed giver en mere realistisk forklaring på forholdet 
mellem modtagerlandet og indvandrergrupperne, og i sidste instans også inte-
grationsprocessen. 

• En kvantitativ-kvalitativ redegørelse for udviklingen i foreningspopulationen 
set over en længere årrække. Vor viden på dette område meget sporadisk, og 
skønt der foreligger studier, der opregner antallet på et givent tidspunkt, er det 
nødvendigt at pege på de ændringer over tid, og hvilke nationale og internatio-
nale sociale og politiske faktorer (ud over selve indvandringsprocessen) der er 
på spil. Det vil give større indsigt i indvandrerorganisationernes rolle i integra-
tionsprocessen, spændt ud som de er mellem kontakterne til hjemlandet og af-
hængigheden af modtagerlandet. 

• De fleste indvandrerforeninger er meget indadvendte og optaget af kulturelle, 
religiøse og integrationsfremmende foranstaltninger; kun undtagelsesvis og un-
der pres fra internationale og nationale begivenheder engagerer de sig i den po-
litiske proces. Indvandrernes paraplyorganisationer står derimod langt mere 
centralt placeret i den (danske) politiske magtstruktur. For at belyse deres poli-
tiske indflydelse kunne man se på de sager paraplyorganisationerne tager op, 
forholdet til statsmagten, samarbejdspartnere, modstandere og hvilke ressourcer 
de har til deres rådighed; men også i hvor høj grad de har været præget af inter-
ne modsætninger og splittelse. 

• Der foreligger allerede en vis forskning i de offentlige nyhedskanalers (TV, ra-
dio og aviser) behandling og omtale af indvandrere og flygtninge. Derimod er 
indvandrernes egne nyhedskanaler et virkeligt forsømt område, og det kan an-
befales både at fokusere på aviser, bladudgivelser, radio- og TV-kanaler. Hvor-
ledes de er organiseret, deres sendeflader og hvilke budskaber de formidler er 
vigtige elementer i det etno-nationale civilsamfund. 

 
Listen kunne fortsættes, men lad mig endnu engang understrege den metodologiske 
pluralisme. Studiet af migrationsprocesser gør det nødvendigt at kombinere sociale, 
økonomiske, kulturelle og politiske faktorer og antager derfor naturligt en interdisci-
plinær karakter. Det gør imidlertid også forskningsområdet sårbart set i forhold til de 
mere etablerede fag, der gennem årene har finpudset deres til tider ret så snævre teori- 
og begrebsapparat – men med faldende udbytte til følge – og har fået skabt sig en 
plads i den institutionaliserede forskningspolitik og statsforvaltningen (jf. for en ud-
dybning Wallerstein et al., 1996; Mikkelsen, 2001b). Føjes dertil forskningsområdets 
udsatte politiske position, kan jeg endnu engang kun anbefale, at man skærper de teo-
retisk-metodiske krav, der er det bedste værn mod konkurrence fra andre fagområder 
(og dermed kampen om ressourcer) og for utidssvarende indblanding og indgreb ude-
fra. 



Indvandrere og civilsamfund 25

Noter 
 
1 Der findes et større antal statslige udredninger og rapporter vedrørende integrationen af indvandrere 
og flygtninge i Danmark. Nogle af disse berører medlemskab af indvandrerorganisationer og deltagel-
se i majoritetsbefolkningens organisationer og foreninger. Som regel drejer det sig om en sammen-
skrivning af allerede eksisterende forskning inden for området, hvorfor disse rapporter ikke vil blive 
selvstændig omtalt. Når det derimod drejer sig om konsulentrapporter bestilt af et statsligt organ, er 
der ofte tale om ny empirisk viden, som derfor falder ind under hensigten med denne forskningsover-
sigt. 
2 En mere detaljeret redegørelse for organisationsudviklingen blandt indvandrere og flygtninge i Dan-
mark og i de øvrige nordiske lande gives i Flemming Mikkelsen (red.): Indvandrerorganisationer i 
Norden, Nordisk Ministerråd (under udgivelse). 
3 Rapporten giver ikke noget kvantitativt bud på antallet af foreninger, og der foreligger ingen oplys-
ninger om hvilke konkrete foreningsrepræsentanter der er blevet interviewet. 
4 Camilla Kehlets speciale indgår tilsammen med fire andre antropologistuderendes specialer i forkor-
tet udgave i bogen Medborgerskabets mange stemmer, red. Af Jonathan Schwarts (2002). 
5 Det skal bemærkes, at Teoman Yigin, da opgaven blev skrevet, var ”formand for en af de største 
tyrkiske indvandrerforeninger” (Indvandrerforskning i Danmark, 1983: 88). Om det drejer sig om 
Foreningen af Tyrkiske Arbejdere i Danmark, fremgår ikke, men meget tyder på det. 
6 Kapitlet om ”tyrkiske og pakistanske indvandrerorganisationer i Århus” er skrevet af Lars Pedersen 
og udkommet i bogen Muslimsk indvandrerungdom. Kulturel identitet og migration af Lars Pedersen 
& Bodil Selmer (1991), som et delprojekt under Statens Humanistiske Forskningsråds initiativområde 
”Islam i nutiden”.  
7 Den foreliggende rapport er resultatet af et seminar afholdt september 1998 af tre iranske organisati-
oner (Den Iranske Forening, Kulturorganisationen ZAL, Den Fri Debat), men indeholder desværre 
ingen referencer til det anvendte kildemateriale. 
8 Kriteriet for udvælgelse var at foreningen er organiseret af personer fra de etniske minoritetsgrupper 
(dvs. indvandrere fra lande uden for Europa og USA med undtagelse af Eks-Jugoslavien) samt grup-
pen af efterkommere. Der blev med hjælp fra diverse paraplyorganisationer og landsorganisationer 
udsendt spørgeskemaer til 255 foreninger (siden revideret til 232), hvoraf de 65 besvarede skemaet. 
For nærmere omtale af datakompilationen jf. bogens kapitel 4. 
9 Hoja er en tyrkisk betegnelse på en imam, dvs. den person som leder fredagsbønnen og som til daglig 
råder og vejleder muslimer. 
10 Jf. tillige omtalen af Det Islamiske Kulturcenter i Århus i Pedersen & Selmer (1991: Kap. 7). 
11 For en uddybende omtale af koranskoler og islamiske skoler i Danmark jf. Bæk Simonsen (1990) 
kapitel 13 og 14. 
12 LO-undersøgelsen bygger på interview med knap 2000 nydanskere, foretaget af analyseinstituttet 
Catinét. Svarene som refereres her er baseret på specialarbejdere/ikke-faglærte arbejdere og faglærte 
arbejdere, som er i ordinær ansættelse. 
13 Denne del af Ejrnæs og Tirelis (1997) undersøgelse bygger på ”opgangsinterview” med beboere fra 
33 husstande i 6 forskellige opgange: 19 fra etniske minoriteter, 11 fra danske husstande og 3 etnisk 
blandede. 
14 Undersøgelsen bygger på ca. 5000 telefoninterview med indvandrere og flygtninge fra Tyrkiet, Pa-
kistan, Somalia, Eksjugoslavien, Irak, Iran og folk af palæstinensisk oprindelse. Interviewene er ind-
samlet i perioden 1999-2000 af analyseinstituttet Catinét og omfatter aldersgruppen over 15 år.  
15 Jf. den korrekte formulering af spørgsmålene, de gennemførte beregninger og den grafiske udtryks-
form i Mikkelsen (2001: 117-123). 
16 En oversigt over de tidsskrifter og periodica, som indvandrere, flygtninge og andre sproglige mino-
riteter selv udgiver gives i Kristian Kristiansen (1994). 
 



AMID Working Paper Series 26

 

Litteratur 
Alev, Fatih (2001): ”Muslimer i det danske samfund”, i Muslimer og kristne ansigt til ansigt, Islamisk-

Kristent Studiecenter. 
Andersen, Ole Stig & Torben Nielsen (1989): Stem Sort. Indvandrerne og kommunevalget, Præstø: 

KITAB. 
Ansel-Henry, Hollis (1992): ”Rapport om etniske minoriteters foreningsliv i Danmark”, København: 

IND-sam. 
Basch, L., N. Glick Schiller & C. Szanton Blanc (1994): Nations Unbound: Transnational Projects, 

Postcolonial Predicaments and Deterritorialized Nation States, Pennsylvania: Gordon & Breach. 
Bedre integration – en samlet handlingsplan (2000), Rapport fra regeringens ministerudvalg 

om integration og utilpassede unge, Regeringen. 
Bjørgo, Tore (1997): Racist and Right-Wing Violence in Scandinavia, Tano Aschehoug. 
Botelho, Vera Lucia (1999): ”International Migration and Transnationalism: An Empirical 

Account”, Research Raport 8, Danish Center for Demographic Research, SDU—Odense 
University. 

Børresen, Sølvi Karin (2000): Fremmedhed og praksis – om tyrkiske og pakistanske indvan-
dreres bosætning og boligvalg, Københavns Universitet, Ph.d.-afhandling, Sociologisk In-
stitut/Statens Byggeforskningsinstitut. 

COWI-rapport (2000): Udlændinges egen opfattelse af deres situation og integrationsproces-
sen i Danmark, Indenrigsministeriet.. 

Diken, Bülent (1993): ”Den tyrkiske ghetto”, Tidsskriftet Byplan, 1. 
Diken, Bülent (1996): Fra Østtyrkiet til Vestdanmark, København, Akademisk Forlag. 
Eickelman, Dale F. & James Piscatori (1996): Muslim Politics, Princeton: Princeton Univer-

sity Press. 
Ejrnæs, Morten & Üzeyir Tireli (1997): Etniske minoriteter og hverdagslivet, København: 

Nævnet for Etniske Minoriteter. 
Gundelach, Peter (1992): ”Danskernes intolerance”, Dansk Sociologi, 1.årg./no. 2. 
Gaasholt, Øystein & Lise Togeby (1995): I syv sind. Danskernes holdninger til flygtninge og 

indvandrere, Århus: Politica. 
Habermann, Ulla (1987): Det tredje netværk, København: Akademisk Forlag 1987. 
Hahnemann, Line (1998): Racistisk chikane og vold i et boligområde, København: DRC. 
Hamburger, Charlotte (1997): ”Etniske minoriteter og social integration”, i Lilli Zeuner, red.: 

Social integration, København: SFI. 
Hammer, Ole & Inger Bruun (1992): ”Grænser for indflydelse – en undersøgelse af indvandrernes 

indflydelseskanaler i de nordiske lande udført for Nordisk Ministerråd”, Dokumentation om ind-
vandrere, nr. 2/92, København: Mellemfolkeligt Samvirke. 

Hammer, Ole & Inger Bruun (2000): Etniske minoriteters indflydelseskanaler, Magtudred-
ningen, Århus: Institut for Statskundskab. 

Henriksen, Ingrid (1985): Indvandrernes levevilkår i Danmark, København, Socialforsknings-
instituttet. 

Hjære, Mette & Mille Balslev (2001): Frivillighed blandt etniske minoritetsforeninger, Oden-
se: Center for Frivilligt Socialt Arbejde. 

Hussain, Mustafa (2000): ”Islam, Media and Minorities in Denmark”, Current Sociology, 
Vol. 48(4), pp. 95-116. 

Hussain, Mustafa (2002): ”Etniske minoriteters politiske mobilisering i Danmark”, i Flem-
ming Mikkelsen, red.: Bevægelser i demokrati. Foreninger og kollektive aktioner i Dan-
mark, Magtudredningen, Århus: Århus Universitetsforlag. 



Indvandrere og civilsamfund 27

 
Hussain, Mustafa (under udgivelse): ”Diasporic Minorities and Their Media in Denmark”, 

Contribution to the European Project: Mapping Diaspora and Their media, at London 
School of Economic and Political Science (LSE), London University, 2002. 

Hussain, Mustafa, Ferruh Yilmaz & Tim O’Connor (1997): Medierne, Minoriteterne og Majoriteten – 
en undersøgelse af nyhedsmedier og den folkelige diskurs i Danmark, København: Nævnet for Et-
nisk Ligestilling. 

Hviid, Kirsten (1995): Uzun-Hava: nomadernes ”blues”. Om skabelse af en kulturel identitet i den 
tyrkiske diaspora med udgangspunkt i musikalske traditioner, Speciale fra Århus Universitet: Insti-
tut for Etnografi og Social Antropologi, Moesgård. 

Høirup, Charlotte Lee (2000): Fritidstilbud som ”brobyggere” i et kulturmøde – En undersøgelse af to 
fritidstilbud for etnisk-muslimske piger på Vesterbro, Speciale ved Syddansk Universitet, Center 
for Kulturstudier, Medier og Formidling. 

Indvandrerforskningen i Danmark (1983), Rapport fra udvalget vedrørende indvandrerforsk-
ningen, København: Statens Samfundsvidenskabelige Forskningsråd. 

Iranere i Danmark efter 10 år (1999), Seminarrapport, København: KITAB-I ARZAN. 
Ireland, Patrick (1994): The Policy Challenge of Ethnic Diversity – Immigrant Politics in France and 

Switzerland, Cambridge: Harvard University Press. 
Iversen, Kaj Erik (1990): ”Tyrker og taber”, Speciale fra Århus Universitet, Institut for Stats-

kundskab. 
Iversen, R. B. Rikke (2001): Borgerinddragelsens flertydighed. En antropologisk un-

dersøgelse af viden og magt på integrationsområdet i Indre Nørrebro Bydel, Speciale, In-
stitut for Antropologi, Københavns Universitet. 

Jeffrey, David (2001): ”Immigrant Political Participation and the Failure of Political Partner-
ship in Sweden” (paper til AMID konference, Ålborg Universitet, august 29-30, 2001). 

Jeppesen, Kirsten Just (1989): Unge indvandrere – en undersøgelse af andengeneration fra 
Jugoslavien, Tyrkiet og Pakistan, København: Socialforskningsinstituttet.  

Karpantschof, Rene (1999): Nynazismen og dens modstandere i Danmark, Esbjerg: Sydjysk 
Universitetsforlag. 

Karpantschof, Rene (2000): ”Nynazisme, antiracisme og unge i bevægelse”, i Gritt Bykilde, 
red.: Når unge udfordrer demokratiet, Roskilde: Roskilde Universitets Forlag. 

Karpantschof, Rene (2002a): ”Populism and Right Wing Extremism in Denmark 1980-2001”, 
Sociologisk Rapportserie, nr. 4, Sociologisk Institut, Københavns Universitet. 

Karpantschof, Rene (2002b, forthcoming): “New Right and Anti-Racist Struggle in Post 
Cold-War Denmark”, i Valeska Henze & Valeska Maier-Wörtz eds.: Youth in the Baltic 
Sea Region. Change and Stability. 

Karpantschof, Rene & Flemming Mikkelsen (2002): ”Fra slumstormere til autonome – husbe-
sættelse, ungdom og social protest i Danmark 1965-2001”, i Flemming Mikkelsen, red.: 
Bevægelser i demokrati. Foreninger og kollektive aktioner i Danmark Magtudredningen, 
Århus: Århus Universitetsforlag. 

Kehlet, Camilla (2000): ”Demokratiske barrierer – om etniske minoriteters politiske deltagel-
se i Danmark”, Københavns Universitet, Institut for Antropologi, Specialeafhandling. 

Kepel, G (1997): Allah in the West: Islamic Movements in America and Europe, Stanford: Stanford 
University Press. 

Klausen, Kurt Klaudi & Flemming Mikkelsen (1988): Konflikter, kollektive aktioner og pro-
testbevægelser i Danmark, København: Samfundsfagsnyt.  

Kristiansen, Kristian (1994): Danske indvandrer- og minoritetstidsskrifter, København: Fry-
denlund.  

Kücükcan, Talip (1999): Politics of Ethnicity, Identity and Religion. Turkish Muslims in Brit-
ain, Aldershot: Ashgate. 



AMID Working Paper Series 28

 
Lindhardt, Stine, Poul Mikael Allarp & Erling Pedersen (red.) (1983): Det alternative Dan-

mark – Vejviser over græsrødder og venstrefløj, Viborg: Tidsskriftscentret. 
LO-Magasinet, (2000), nr. 4. 
Lubeck, Paul M. (2000): “The Islamic Revival. Antinomies of Islamic Movements under Globaliza-

tion”, i Robin Cohen & Shirin M. Rai, eds.: Global Social Movements, London: The Athlone Press. 
Madsen, Jacob Gaarde (2000): Mediernes konstruktion af flygtninge- og indvandrerspørgsmå-

let, Århus: Magtudredningen. 
Melchior, Marianne (1990): Flygtninge i Danmark, København: SFI. 
Mikkelsen, Flemming (2001a): Integrationens paradoks. Indvandrere og flygtninge i Dan-

mark mellem inklusion og marginalisering, København: Catinét. 
Mikkelsen, Flemming (2001b): ”Historisk sociologi. Den tredje vej mellem historie og sam-

fundsvidenskab”, i Carsten Tage Nielsen, Dorthe Gert Simonsen og Lene Wul, red.: Mod 
nye historier, Det 24. Nordiske Historikermøde, Århus 9.-13. august 2001, bind 3, Jysk 
Selskab for Historie, Århus.  

Mikkelsen, Flemming (red.) (2002): Bevægelser i demokrati. Foreninger og kollektive ak-
tioner i Danmark, Magtudredningen, Århus: Århus Universitetsforlag. 

Mikkelsen, Flemming (red.) (under udgivelse): Indvandrerorganisationer i Norden, Nordisk 
Ministerråd. 

Mikkelsen, Flemming & Rene Karpantschof (2001): ”Youth as a Political Movement: Development of 
the Squatters´ and Autonomous Movement in Copenhagen, 1981-95”, International Journal of Urban 
and Regional Research, Vol. 25.3 September, pp. 609-628; 

Moes, Mette & Tine Toftegård Petersen (2001): “Etnisk ligestilling på arbejdsmarkedet gen-
nem ændring af diskursiv praksis om kultur”, Psyke & Logos, 22, pp. 287-302. 

Mohammadi, Masoud (1999): ”En historisk gennemgang af iranernes organiserede aktiviteter 
i de sidste 15 år i Danmark”, i Iranere i Danmark efter 10 år, Seminarrapport, København: 
KITAB-I ARZAN. 

Mørck, Yvonne (1998): Bindestregsdanskere, København: Forlaget Sociologi. 
Nannestad, Peter (1999): Solidaritetens pris. Holdningen til indvandrere og flygtninge i Dan-

mark 1987-1993, Århus: Århus Universitetsforlag. 
Nielsen, Hans Jørgen (2000): ”Forholdet mellem etniske grupper”, i Gunnar Viby Mogensen 

og Poul Chr. Matthiessen, red.: Mislykket integration?, Rockwool/Spektrum. 
Nielsen, Jørgen (1995, 2. edt.): Muslims in Western Europe, Edinburgh: Edinburgh University 

Press. 
Ó Maoláin, Ciarán (ed.) (1991): Ethnic Migrant and Migrant Organizations. European Direc-

tory, London. 
Ólafsdottir, Sesselja (2002): “Uddannelse og forening: Unge albanere I København”, i Jona-

than Schwartz: Medborgerskabets mange stemmer, Magtudredningen, Århus: Institut for 
Statskundskab. 

Pedersen, Lars (1996): “Nyere islamiske bevægelser I Vesteuropa – en analyse af det kulturel-
le nybrud som islamismen repræsenterer blandt de indvandrede muslimske minoriteter i 
Vesteuropa”, Århus Universitet, Ph.d.-afhandling, Afdeling for Etnografi og Socialantro-
pologi. 

Pedersen, Lars (1999): Newer Islamic Movements in Western Europe, Aldershot: Ashgate. 
Pedersen, Lars & Bodil Selmer (1991): Muslimsk indvandrerungdom, Århus: Århus Universi-

tetsforlag. 
Petersen, Eggert, et al.(1970): Gæstearbejder i København, København: Mellemfolkeligt 

Samvirke. 
Quraishy, Bashy (1997): ”Minoriteternes medier i Danmark”, MediaWatch, april. 
Quraishy, Bashy (1999): Fra Punjab til Vesterbro, København: Forlaget Etnisk Debatforum. 



Indvandrere og civilsamfund 29

 
Quraishy, Bashy (2000): ”Etniske minoriteters selvorganisering”, Social Forskning, tema-

nummer. 
Rex, John (1991): Ethnic Identity and Ethnic Mobilization in Britain, Centre for Research in Ethnic 

Relations. 
Rex, John (1994): ”The Second Project of Ethnicity: Transnational Migrant Communities and Ethnic 

Minorities in Modern Multicultural Societies”. Innovation, Vol. 7, No. 3. 
Rex, John & Beatrice Drury, eds. (1994): Ethnic Mobilization in a Multi-cultural Europe, 

Aldershot: Avebury. 
Rex, John, Joly Daniele & Czarina Wilpert, eds. (1987): Immigrant Associations in Europe, Aldershot: 

Gower. 
Schierup, Carl-Ulrik (1988): Integration? Indvandrere, kultur og samfund, Holstebro: Billesø & Balt-

zer.  
Schierup, Carl-Ulrik (1993): På kulturens slagmark. Mindretal og størretal taler om Dan-

mark, Esbjerg: Sydjysk Universitetsforlag. 
Schmidt, Garbi & Vibeke Jakobsen (2000): 20 år I Danmark. En undersøgelse af nydanskeres 

situation og erfaringer, København: Socialforskningsinstituttet.  
Schwartz, Jonathan (1996): Pieces of Mosaic. An Essay on the Making of Makedonija, Højb-

jerg: Intervention Press. 
Schwartz, Jonathan (2001): ”Low Profile Diasporas? Ethnic Communities from the Republic 

of Macedonia in Copenhagen”, i Maya Povrzanovic Frykman, ed.: Beyond Integration: 
Challenges of Belonging in Diaspora and Exile, Lund: Nordic Academic Press. 

Schwartz, Jonathan (red.) (2002): Medborgerskabets mange stemmer, Magtudredningen, År-
hus: Institut for Statskundskab. 

Simonsen, Jørgen Bæk (1990): Islam i Danmark. Muslimske institutioner i Danmark 1970-
1989, Århus: Statens Humanistiske Forskningsråd & Århus Universitetsforlag. 

Socialistisk Håndbog (1978), 2. udgave, København: Tidsskrift Centret.  
Soysal, Yasemin Nuhoglu (1994): Limits of Citizenship: Migrants and Postnational Membership in 

Europe, Chicago: University of Chicago Press. 
Sterum, Line (1992): ”Flygtninges og indvandreres politiske deltagelse i Danmark”, Århus 

Universitet, Institut for Statskundskab, Speciale. 
Thomsen, Margit & Mahad Huniche (2000): ”Etnisk diskrimination, ligestilling og integration 

på arbejdsmarkedet”, Tidsskrift for Arbejdsliv Nr. 2, pp. 39-65. 
Thunø, Mette (1998): “Chinese in Denmark”, i G. Benton & F. N. Pieke eds.: The Chinese in Europe, 

London: MacMillan. 
Togeby, Lise (1997): Fremmedhed og fremmedhad. Teorier til forklaring af etnocentrisme, 

Columbus. 
Togeby, Lise (1999): ”Et demokrati, som omfatter alle, der bor i Danmark?”, i Jørgen Goul 

Andersen, Peter Munk Christensen, Torben Beck Jørgensen, Lise Togeby og Signild Vall-
gårda, red.: Den demokratiske udfordring, Magtudredningen, København: Hans Reitzels 
Forlag. 

Togeby, Lise (2000): ”Som man råber i skoven”, Politica, 32. årg., nr. 2. 
Togeby, Lise & Birgit Møller (1999): Oplevet diskrimination. En undersøgelse blandt etniske 

minoriteter, København: Nævnet for Etnisk Ligestilling. 
Vertoves, Steven & Robin Cohen eds.(1999): Migration, Diasporas and Transnationalism, 

Cheltenham: Edward Elgar. 
Wallerstein, Immanuel, et al. (1996): Open the Social Sciences: Report of the Gulbenhein 

Commission on the Reconstruction of the Social Sciences, Stanford.  
Yigin, Teoman (1976): “Tyrkiske fremmedarbejderes organiseringsbestræbelser i Danmark”, 

Speciale fra Handelshøjskolen i København. 



AMID Working Paper Series 30

 
Østergaard-Nielsen, Eva (2002): Politik over grænser. Tyrkeres og kurderes engagement i det 

politiske liv i hjemlandet, Magtudredningen, Århus: Institut for Statskundskab. 
Åradsson, Rasmus (2000): Perkerklubber – En magisk løsning på integrationsgåden?, Spe-

cialeserien Nr. 2, Sociologisk Institut, Københavns Universitet. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Indvandrere og civilsamfund 31

 
© Flemming Mikkelsen 
 
ISSN 1601-5967 
 
 
Published by: 
AMID 
Aalborg University 
Fibigerstraede 2 
DK-9220 Aalborg OE 
Denmark 
 
Phone + 45 96 35 91 33 
Fax     + 45 98 15 11 26 
Web: http://www.humsamf.auc.dk/amid 
 
 
 
AMID – Akademiet for Migrationsstudier i Danmark  
   The Academy for Migration Studies in Denmark 
 
Director: Professor dr. phil. Ulf Hedetoft 
 
The Academy for Migration Studies in Denmark, AMID, is a consortium consisting of 
researchers at research centers representing three institutions of higher education and 
two research institutes. AMID is supported by the Danish Research Councils of the 
Humanities and the Social Sciences.  
 
The Consortium consists of the following members: 
 
Aalborg University--Department of Sociology, Social Studies and Organization, De-
partment of Economics, Politics and Administration, as well as SPIRIT (School for 
Postgraduate Interdisciplinary Research on Interculturalism and Transnationality) and 
Institute for History, International and Social Studies. Aalborg University is the host 
institution. 
 
The Aarhus School of Business--CIM (Centre for Research in Social Integration and 
Marginalization). 
 
Aarhus University--Department of Political Science. 
 
The Danish National Institute of Social Research (Socialforskningsinstituttet, SFI). 
 
The Institute of Local Government Studies (Amternes og Kommunernes 
Forskningsinstitut, AKF). 
 


