Aalborg Universitet AALBORG

UNIVERSITY

Om anvendelsen af Foucaults magtbegreb

Jargensen, Kenneth Mglbjerg

Publication date:
2006

Document Version
Ogsa kaldet Forlagets PDF

Link to publication from Aalborg University

Citation for published version (APA):
Jargensen, K. M. (2006). Om anvendelsen af Foucaults magtbegreb. (s. 1-30). Institut for Uddannelse, Laering
og Filosofi, Aalborg Universitet.

General rights
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners
and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.
- You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
- You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal -

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us at von@aub.aau.dk providing details, and we will remove access to
the work immediately and investigate your claim.

Downloaded from vbn.aau.dk on: February 14, 2026


https://vbn.aau.dk/da/publications/8b3e4760-26cc-11db-8514-000ea68e967b

DANISH CENTRE
FOR PHILOSOPHY

AND SCIENCE S5TUDIES

Om anvendelsen af Foucaults magtbegreb

Kenneth Mglbjerg Jargensen

Ledelse og Filosofi

Nr. 4, 2006



© Kenneth Mglbjerg Jargensen

Om anvendelsen af Foucault’s magtbegreb
Ledelse og Filosofi, nr. 4, 2006

ISBN 87-91943-13-2

EAN 9788791943133

Published by

Danish Center for Philosophy and Science Studies
Aalborg University,

Fibigerstraede 10

9220 Aalborg OE

Denmark

www.think.aau.dk



http://www.think.aau.dk/

Om anvendelsen af Foucaults magtbegreb

Content
Om anvendelsen af Foucaults magthegreD..........coo e 3
FOIMA ..ottt ettt ettt ettt ettt s b sttt st s s s s s e s s 3
I 1o ] =T | 1T USSR 3
A B 151U £ PSPPSR 6
KR N 1 <= To] [T | OSSPSR 8
i C1=T 1= (oo PRSP U PP U PP PR PROROPO 12
4.1. Wirkliche historie og traditionel hiStOrie ..........cccccevviiiiiiiiecic e 16
5. Magtbegrebet i organiSatioNSIEOMIEN ........ccoiiiiiiiieieee s 17
5.1. GENEAlOYI OF MAGL .....ecviiiiieiieeie ettt e et e sre e steeste s e e sraeneenaearaenres 20
5.2. Nogle retningslinjer for studiet af Magt ...........ccooeieriiinniie s 25
B. RETEIENCES ...ttt b et e bbb s 27
Formal

Artiklen argumenterer for, at anvendelsen af Foucaults magtbegreb er knyttet til analysen og
problematiseringen af de vaerdier, som forandringsprocesser i organisationer og andre sociale
sammenhzange hviler pa. Mere pracist argumenteres der for, at magtbegrebet er udviklet i
forhold til at konfrontere vores forestillinger om sandhed og rettighed med en solid samling
historiske fakta. Formalet er at skabe nye abninger og muligheder i den made, vi opfatter
virkeligheden pa, inklusive vores forestillinger om sandt og falsk, godt og ondt, rigtigt og
forkert, hvem vi er, og hvordan vi er blevet, som vi er.

1. Indledning

Knyttet til analysen af forandring er analysen af veerdier. Veerdier spiller en vasentlig rolle i
enhver forandring. Veerdier er en persons motiverende energi og grundlaget for at velge og
vurdere. Det omfatter hvad personer kan li’, og hvad de ikke kan li’ (Israelsen, Narreklit &
Ngrreklit, 2002, pp. 5-6). Pa den made er verdier associeret med motiver, hensigter,
intentioner og interesser, folelser, passioner, vilje og energi. De er uundverlige i enhver
forandringsproces. Uden verdier ville verden veere kold, nggtern og falelseslas, og der ville
saledes ikke veere noget incitament til udvikling og forandring i organisationer eller andre
sociale sammenhange. Anvendelsen af instrumenter, teknikker, procedurer, systemer,
teenkemader, begreber, saetninger, formuleringer mv. til at konstruere vores verden ville vare
aldeles meningslgs uden verdier. Det er verdier, som geor det muligt at vurdere
konsekvenserne som rigtige eller forkerte, gode eller onde, passende eller upassende mv.
Verdier har derved at gere med spgrgsmal omkring sandhed — dvs. hvad der er rigtigt og
passende — og dermed ogsa rettighed — dvs. hvad der er den retferdige fordeling af rettigheder
og forpligtelser.

Verdierne er altsa et vaesentligt aspekt af enhver forandringsproces. Nar der handles, er det
med baggrund i bestemte intentioner, hvad enten disse er bevidste og eksplicitte eller — som



veerdierne langt oftere er — ubevidste og tavse. Der er saledes ikke nogen modstrid mellem
veerdier og politik. Et fenomen som er stralende belyst i Latours historie om Aramis, hvor
han i lighed med den ovenstaende pointe papeger at ”...a historian of technology ought to
work back towards that origin and replace it with groups, interests, intentions, events,
opinions.” (Latour, 1996, p. 18). Pa denne made er vardier meget vasentlige i enhver social
forandring. Verdier er imidlertid ogsd problematiske. Problematikken knytter sig til, at
veerdier — selvom de oftest er ubevidste og tavse — befinder sig alle vegne. De kommunikeres
via de teknikker, instrumenter mv., vi tager i anvendelse, ligesom de kommunikeres igennem
vores sproglige begreber. P4 samme tid som veerdierne er produktive og skaber udvikling er
vi ogsa fanget af vores veerdier. Derved bliver det vanskeligt at problematisere, sette
spgrgsmalstegn og lare pa en radikalt anderledes facon, fordi alt hvad vi mader og far fortalt i
verden bekrafter vores forestillinger om den.

| denne artikel udvikles en metode, som kan bidrage til at handtere denne problemstilling.
Denne metode er baseret pd Foucaults magtbegreb. Der argumenteres for, at det netop er i
forhold til denne problemstilling, at magtbegrebet er udviklet. Metoden er simpel, idet den
handler om at konfrontere vores forestillinger og idealer om verden — vores vardier - med en
solid samling historiske fakta. @nsket er at analysere og problematisere vores veerdier. Det er
ikke et forsgg pa at lgse problemstillingen - den vil altid veere der i et vist omfang. Det er
imidlertid et forsgg pa at skabe andre perspektiver og dermed nye abninger i forhold til,
hvordan vi forholder os i verden. Det er saledes et forsgg pa at abne sig mod verden og
komme ud af de lenker, som vi fastholdes i. Det er hvad Kendall & Wickham kalder
“suspension of judgement” (1999, pp. 10-13). Som det ogsa papeges er det ikke sa meget
udfaldet af denne proces, som er vigtig. "It is the process of attempting to escape the grid of
second-order judgements, which is central to Foucaultian historical methods....” (Kendall &
Wickham, 1999, p. 13). Det er det &gte forsgg pa at vaere aben, som er vigtigt.

Brugen af historien til at analysere og problematisere veerdier og dermed vores forestillinger
om sandhed og rettighed, relaterer sig til tre forskellige men indbyrdes sammenhangende
aspekter ved vores veerdier. Den forste kaldes parodisk (parodic) og omhandler at komme ind
under historien med henblik pa at afslgre den traditionelle historieskrivning med dens
prototyper, heltefigurer, riddere mv. som en forklaedning og en maskerade (Se Foucault, 1984,
pp. 93-94). Problemet er saledes, at handlinger slgres og indhylles i et spind af historier,
myter, sagn, fortellinger mv. som tjener til at legitimere visse opfattelser af sandhed og
rettighed, uden at disse understgttes af de faktiske begivenheder. Denne brug af historien vil
saledes forsgge at komme bagved myter, legitimeringer og indbildte sandheder, netop fordi at
de forhindrer ”...access to the actual intensities and creations of life” (Foucault, 1984, p. 94).

Den anden relaterer sig til vores identitet og kaldes dissociative. Denne brug er kendetegnet
ved ”...the systematic dissociation of identity” (Foucault, 1984, p. 94). Dette er ngdvendigt,
fordi den identitet, som vi forsgger at integrere til en enhed i virkeligheden er pluralistisk.
”...it is plural; countless spirits dispute its possession; numerous systems intersect and
compete” (Foucault, 1984, p. 94). Dette ger det muligt at konstruere en mere nuanceret
forteelling om os selv, og hvem vi er og hvor vi kommer fra inklusive de mgrkere sider af
vores historie og giver saledes et mere nuanceret grundlag i forhold til at vurdere, bedgmme
og legitimere.

Den tredje er sacrificial og relaterer sig til “objektiv sandhed.” Denne brug af historien
omhandler ”...the sacrifice of the subject of knowledge” (Foucault, 1984, p. 95). Der



hentydes her til myten om den traditionelle historie som veerende tom for passioner og falelser
og tilegnet sandheden. | modsatning hertil vil denne brug af historien pavise det modsatte.

”But if it examines itself and if, more generally, it interrogates the various
forms of scientific consciousness in its history, it finds that all these forms and
transformations are aspects of the will to knowledge: instinct, passion, the
inquisitors devotion, cruel subtlety, and malice” (Foucault, 1984, p. 95).

Dette er altsa spgrgsmal om at undergrave myten om at vores forestillinger om verden
inklusive vores forestillinger om godt og ondt er de ultimativt sande og objektive. Al viden er
derimod associeret med specielle faglelser, passioner, hensigter, intentioner og interesser. Dette
omtales som “the will to power” (se Foucault, 1984, p. 89) eller the will to knowledge” (se
Foucault, 1984, p. 95), som igen henter sin inspiration i Nietzsche (se Nietzsche, 1992, pp.
514-515). Viljen setter sig igennem i produktionen af viden. og derfor er viden er alt andet
end nggtern, objektiv og veerdifri. Den er gennemsyret af verdier, passioner og hensigter,
men som jo fares frem i en stadig konfrontation med andre veerdier, passioner og hensigter.
Indlejret i produktionen af viden er saledes ogsa vold, blod, konflikter, dominans og slaveri
og ikke ngdvendigvis frihed, lighed og broderskab (se Foucault, 1984, p. 96). Det centrale er
altsd se forandring som drevet frem af mennesker med forskellige passioner, hensigter,
intentioner, interesser og falelser i gvrigt.

De tre typer involverer en brug af historien, som er konsistent med formalet, nemlig at de med
Foucaults ord steder og ryster fundamentet, nemlig vores verdier. Det angiver ogsa et
karakteristisk kendetegn ved Foucaults metoder og magtbegreb, nemlig at de farst og
fremmest er kendetegnet ved en speciel brug af historien (se ogsa Alvesson, 1996, p. 95).
@nsket er at adskille forbindelsen mellem den traditionelle historie og hukommelsen i den
forstand, at Foucault igennem sit magtbegreb gnsker at konstruere en alternativ hukommelse
(Se Foucault, 1984, p. 93).

Dette er en anderledes made at benytte magtbegrebet pa, end hvad der ellers fremgar af
litteraturen. Her refererer jeg specielt til mit eget felt, som er organisationslitteraturen. Her er
der efterhanden ganske mange forfattere, som beskaftiger sig indgaende med Foucault. Dette
galder navnlig australske og engelske forfattere, som skriver indenfor feltet ”organizational
discourse.” Af eksempler kan navnes Burrell, (1998), Hardy & Clegg (1996), Clegg (1989,
1998), Hardy & Leiba-O’sullyvan (1998), Mckinlay & Starkey (1998) og Hardy and Philips
(2004). Dette har fart til veesentlige indsigter om, hvordan magtbegrebet kan anvendes (se
afsnit 5.2) i forhold til organisationsteorien. Det er ikke fordi denne anvendelse er forkert.
Magtbegrebet er under alle omstendigheder s komplekst, at det ikke giver mening kun at
fortolke og anvende magtbegrebet pa een made. Jeg mener dog, at magtbegrebet anvendes i et
for snaevert perspektiv. Dette har bund i navnlig to overvejelser, som har udgangspunkt i
Foucaults egen formulering, nemlig at sigtet ikke er

”...at arbejde sig frem ikke sa meget til en magtens “teori” som til en magtens
"analytik”: det vil sige henimod afgraensningen af det specifikke omrade, som
magtforholdene udger, og bestemmelsen af hvilke redskaber der muligger
analysen af det.” (Foucault, 1978, p. 94).

Den farste overvejelse har altsa forbindelse med, at forstaelsen af Foucaults magtbegreb er at
forsta og anvende en bestemt magtanalytik. En magtanalytik, som er kendetegnet ved en non-
essentiel bottom-up analyse af magtforholdene i sociale sammenhange. Dette hanger



sammen med den anden overvejelse, nemlig at Foucaults magtbegreb ikke kan ses uafhangigt
af Foucaults metoder, den sakaldte arkaologi (Foucault, 1995), som senere udvikler sig over i
den sakaldte genealogi (Se Foucault (1980, 1984) og Jargensen (2002) for en nermere omtale
af genealogien). Denne pointe felges helt til enden i denne artikel, idet der argumenteres for,
at magtbegrebet er en operationalisering af genealogien. Det er ikke den anden vej omkring.
Som en konsekvens vil vi ogsa fa en anden opfattelse af, hvad magt er, og hvad magtbegrebet
skal bruges til. Det er denne sammenhang mellem Foucaults metoder og hans magtbegreb,
som er afggrende for, at jeg pastar, at hans interesse med magtbegrebet er den kritiske analyse
af veerdierne, som de kommer til udtryk i vores idealer og forestillinger om sandhed og
rettighed. Det er en sammenkadning, som jeg ikke har set sa klart hos andre forfattere med
undtagelse af Haugaard (1997) og Flyvbjerg (2001, 1991a, 1991b).

| organisationsteorien er denne sammenhang ikke belyst i s&rlig hgj grad. | naesten alle
beskrivelser af Foucaults begrebsapparat geres der opmarksom pa sammenhangen mellem
genealogi og magt (Se for eksempel Mckinlay& Starkey, 1998, p. 1. Burrell, 1998, pp. 17-18)
men alligevel er det meget sjeldent at denne sammenhang beskrives uddybende.
Konsekvenserne kan meget vel vaere, at vi let misforstar hans arinde med magtbegrebet, at
radikaliteten i magtbegrebet forsvinder, og at magtbegrebet ikke bruges der, hvor det er bedst,
nemlig til konkrete analyser af praksis.

Artiklen er sggt opbygget nedefra og op. Den beskaftiger sig med fire centrale elementer,
som gar igennem Foucaults forfatterskab: diskurs, arkaeologi, genealogi og magt (Se ogsa
Kendall & Wickham, 1999, kap. 2, som anvender denne opdeling). Dette afspejler den
centrale tanke at for at forsta Foucaults magtbegreb, ma man tage udgangspunkt i nogle af de
centrale begreber, som magtbegrebet bygger pa. Vi starter altsd med diskursbegrebet, beveaeger
os over i arkaologien, dernast i genealogien for til sidst at ende i magtbegrebet.

2. Diskurs

Det farste centrale element i Foucaults begrebsapparat er begrebet diskurs, som er synonymt
med viden. Med andre ord anvendes ordet diskurs som en made at forholde sig i verden pa
inklusive en bestemt opfattelse af sandhed og rettighed. Begrebet diskurs er i sig selv
vanskeligt og kan virke umiddelbart forvirrende, da Foucault bruger det i mange forskellige
sammenhange og keder det sammen med mange andre begreber. Som eksempler kan naevnes
begreberne diskursive relationer, diskursive objekter, diskursive praksisser mv. | arkaologien
(Foucault, 1995) er det gennemgaende begreb diskurs, mens han i genealogien — tydeliggjort i
essayet Two Lectures (Foucault, 1980) — bruger begrebet praksis. Dette er jo et interessant
skifte, og som papeget af Flyvbjerg i hans beskrivelse af metodiske retningslinjer for fronetisk
forskning — en beskrivelse som i hgj grad er baseret pa Foucault — er disse retningslinjer
kendetegnet ved at sette praksis for diskursen (Flyvbjerg, 2002, p. 134). | denne
sammenhang kan vi ogsa inddrage Kendall & Wickhams (1999, p. 39) diskussion om
hvorvidt vi overhovedet bgr bruge begrebet diskurs, idet det er en kilde til betydelige
misforstaelser (her benyttes et argument fra et upubliceret arbejdspapir af lan Hunter) og har
fort til et overdrevent fokus pa lingvistik og sprog. Denne arsag kan meget vel ligge bag
skiftet i begrebsbrugen, men i virkeligheden mener jeg ikke, at der er nogen praktisk forskel,
idet det vaesentlige er at se det diskursive i forhold til den kontekst, hvori det indgar.

Det betyder, at begrebet det non-diskursive er vigtigt i forhold til at forsta begrebet diskurs i
den forstand, at begrebet diskurs er forholdet mellem det diskursive og det non-diskursive.
Det diskursive og det non-diskursive kan dermed ikke forstas uafhangigt af hinanden. Dette



forhold benavnes ogsa som forholdet mellem det synlige og det sigelige (se ogsa Kendall &
Wickham, 1999, pp. 40-41), eller forholdet mellem objekter og talende subjekter (se Latour,
1996, p. VIII). Det centrale er altsa, at begrebet diskurs omfatter bade det diskursive og den
kontekst, hvor det diskursive indgar. Dette geelder ikke blot for selve forstaelsen af diskursen
men ogsa for selve opstaelsen af diskursen. Det diskursive og det non-diskursive er
dialektiske i den forstand, at de gensidigt betinger hinanden, udvikler hinanden men alligevel
er gensidigt udelukkende. Denne opfattelse af begrebet diskurs kan virke forvirrende men er
egentlig ret simpel. Dette understreges ogsa af Kendall & Wickham i forbindelse med deres
diskussioner om, hvad der menes med at klarggre betingelserne der gjorde en bestemt
historisk haendelse mulig.

”...all it suggests is that we need to describe the various bits and pieces that had
to be in place to allow something else to be possible (and note here how this
rather careful formulation allows you to avoid even the the remotest suggestion
that the emergent event or knowledge or whatever was necessary).” (Kendall &
Wickham, 1999, p. 37)

Med andre ord er maden at tale pd — dvs. det diskursive - betinget af bestemte materielle
konditioner, ligesom det er betinget af, hvad der er sagt og skrevet for. | den forstand er
forholdet mellem det diskursive og det non-diskursive et produktivt forhold. Et eksempel er
Discipline and Punish (Foucault, 1979), hvor bestemte udtryksformer og mader at tale om
kriminalitet pa producerer bestemte teknikker og institutioner som for eksempel ™the
panopticon, som til gengeeld producerer nye udtryksformer og italesettelser. Et andet
eksempel er Seksualitetens Historie (1978), hvor nye udtryksformer og talemader om sex
producerer teknikker og arkitekturer som skolelokalet, som til gengeld producerer nye
talemader om sex. Det centrale er saledes at det diskursive kun er del af en materiel praksis.
Diskurs skal saledes forstds som et netvaerk af relationer mellem udtryksformer, begreber,
aktarer, aktiviteter, teknikker, institutioner mv.

Det diskursive er saledes grupper af begreber og udtryksformer og deres relationer. Det er en
made at tale om verden pa, og det indeholder en made at forsta, tilneerme sig og lgse
problemer pa. Diskursens funktion er altsd ikke blot at kommunikere, det er ogsa at
klassificere, at adskille, at evaluere og at male. Den indeholder ogsa forklaringer,
repraesentationer og legitimeringer af verden. Det non-diskursive inkluderer sadanne ting som
instrumenter, teknikker, institutioner (hospitalet, fengslet, laboratoriet), arkitekturer,
specifikke objekter og instrumenter for verifikation, former for arbejdsdeling, maskiner,
systemer, verktgjer, statistiske data etc. | Foucaults betydning indeholder begrebet imidlertid
ogsa mennesker og kroppe, hvilket fremgar af en reekke tekster, hvor det diskursive arbejder i
forhold til at forsta, analysere og kontrollere galskab (Foucault, 1967), kriminalitet (Foucault,
1979) og seksualitet (Foucault, 1978). Forholdet mellem det diskursive og det non-diskursive
er altsa centralt i forhold til at forstd begrebet diskurs i Foucaults skrifter, og det er altsa
ensbetydende med, at udtryksformer og talemader altid ma forstas i forhold til betingelserne
for deres opstaen.

Men der er et andet aspekt indeholdt i dette, som maske ikke er tilstraekkeligt belyst i det
ovenstaende, nemlig aspektet historicitet. Dette aspekt betoner, at diskursen ikke kan forstas
uafheengigt af, hvad der er sagt og sket tidligere. Der er grund til her at vende tilbage til citatet
fra Kendall & Wickham. Mere specifikt skal vi bemerke, hvad der bliver sagt i parentesen,
nemlig at fomuleringen gar det muligt at undga at tale om en bestemt historisk handelse som
ngdvendig. Fordi historiske handelser er ikke ngdvendige men netop kun mulige. Det er ogsa



i den forstand at vi skal forsta Kendall & Wickhams argument ”....Look for contingencies
instead of causes” (1999, p. 5-9), hvilket netop betoner den karakter som bade arkeaologien og
genealogien har, nemlig at den ikke ser historien som gennemsyret af en bestemt rationalitet,
som presser bestemte typer af haendelser igennem — et argument som vil blive udfert i de
kommende afsnit. Det er vigtigt at betone historiciteten i forhold til, hvordan vi opfatter
begrebet forandring inklusive forandring i organisationer. Det betoner, at hvad der er sagt og
sket tidligere er en del af betingelserne for at gere det muligt, at en bestemt handelse
indtreeffer. Men nar forskeren kigger efter "contingencies instead of causes,” betyder det reelt
at han/hun ikke opfatter denne handelse som en ngdvendig handelse i den forstand, at det er
den eneste heaendelse, som kan forekomme. Pa denne made er historiske heendelser
begransende for, hvad der kan ske efterfalgende, men det implicerer ikke en lukning i den
forstand, at den ger bestemte handelser ngdvendige. Der er med andre ord altid muligheder
for, at der kan ske noget andet, end det der rent faktisk sker. Forandring er altsa ikke kausal
men er kontingent og dermed afhangig af de handelser, som er gaet forud. Denne pointe er
enorm vigtig for hele Foucaults forfatterskab, fordi han aldrig, mig bekendt, forlader dette helt
fundamentale udgangspunkt.

3. Arkeeologi

Foucaults begrebsapparat er som fgr naevnt udviklet i forhold til at konfrontere vores veerdier
med historiens nadeslgse kritik. Det fgrste element i denne strategi er arkeeologien, som
beskrives i hans fgrste metodiske hovedveerk The Archaeology of Knowledge (1995). | denne
bog kommer historiciteten til udtryk i hans steedige understregning af begrebet discontinuity
(Se Foucault, 1995, pp. 4-6) i forhold til videnskaber, hvis formal er at skabe kontinuitet og
totalitet pa tveers af tid og sted. Hans holdning her kalder han selv en antividenskabelig
holdning (Foucault, 1980, p. 83). Han vender sig her mod tilgange som har til formal at
gentaenke forskelligheden i form af det samme (Foucault, 1995, p. 21). Foucault anbefaler at i
stedet for at tillaegge haendelser en ”...unqualified spontaneous value” (Foucault, 1995, p. 22)
ma vi acceptere, at i udgangspunktet ”...they concern only a population of dispersed events.”
(Foucault, 1995, p. 22). Hvad der menes er saledes, at vi ma forsgge at forlade ethvert
teoretisk udgangspunkt og acceptere at de haendelser, vi studerer i bund og grund kun udger
en population af forskellige haendelser. Dette er et led i et forsgg pa at befri handelser fra
enhver teoretisk infektion. Senere i The Archaeology of Knowledge beskriver han det som om,
at vi ledes mod ”...the project of a pure description of discursive events as the horizon for the
search for the unities that form within it” (Foucault, 1995, p. 27). Heri siger han sa to ting.
Han karakteriserer for det farste arkaeologien som en ren beskrivelse af diskursive haendelser.
For det andet er det et led i en sggen efter “enheder,” hvilket jeg vil vende tilbage til. En
tredje central pointe i forbindelse med denne rene beskrivelse af disse diskursive handelser
er, at disse ma ses i den konkrete historiske kontekst, hvori de opstar for at bestemme
betingelserne for deres eksistens. Dette omtales saledes:

”The analysis of the discursive field is orientated in a quite different way, we
must grasp the statement in the exact specificity of its occurrence; determine its
conditions of existence, fix at least its limits, establish its correlations with other
statements that may be connected with it, and show what other forms of
statements it excludes.” (Foucault, 1995, p. 28).

Efter disse indledende overvejelser vil jeg sa vende tilbage til ovennavnte pointe, at denne
rene beskrivelse af diskursive handelser er et led i segen efter "enheder” eller “discursive
formations,” som han ogsa kalder dem (se Foucault, 1995, pp. 31-39). Om disse stiller han
spgrgsmalet: “But what are these unities? (Foucault, 1995, p. 31) eller ”...on what unity they



could be based?” (Foucault, 1995, p. 37) i relation til enheder som “politisk gkonomi”,
”biologi”, ”psyko-patologi.” Dette er tilsyneladende en modsigelse, idet han ferst benagter
eksistensen af enheder og sa alligevel taler om enheder. Men i arkaologien er dette ikke
enheder i den traditionelle videnskabelig forstand, idet enheder er meget mere lgse,
inkonsistente, usammenhangende og ligefrem selvmodsigende strukturer (se Foucault, 1995,
p. 37 for en nermere diskussion). Der er altsi med andre ord tale om enheder i en nogen
anden form end den form som associeres med ... science”, "ideology”, “theory”, or "domain
of objectivity” (Foucault, 1995, p. 38). | stedet foreslar Foucault formuleringen "systems of
dispersion” (Foucault, 1995, p. 37) som han bruger til at definere begrebet “discursive

formation.”

“Whenever one can describe, between a number of statements, such a system of
dispersion, whenever between objects, types of statement, concepts, or thematic
choices, one can define a regularity (an order, correlations, positions and
functionings, transformations), we will say, for the sake of convenience, that we
are dealing with a discursive formation...” (Foucault, 1995, p. 38).

En diskursiv formation er altsd med andre ord formationer, hvor der er et vist system i
spredningen. Der er et vist mgnster imellem forskellighederne, transformationerne, skiftene
mv. Det er ikke et mgnster i form af én gennemgaende sandhed men et mgnster i den made
formationen udvikler sig pa, uden at der er tale om én sandhed. Denne orden eller logik kaldes
ogsa “rules of formation,” som defineres ganske enkelt som betingelserne for eksistens i en
given diskursiv division.

“The conditions to which the elements of this division (objects, mode of
statement, concepts, thematic choices) are subjected we shall call the rules of
formation. The rules of formation are conditions of existence (but also of
coexistence, maintenance, modification, and disappearance) in a given
discursive division.” (Foucault, 1995, p. 38).

Denne ide om “rules of formation” forfglges saledes i kapitlet The formation of objects i The
Archaeology of Knowledge. Heri diskuteres om disse kan gives et reelt indhold (Foucault,
1995, p. 40). Objekter skal her forstas i betydningen af objekter for viden, sdsom for eksempel
galskab og seksualitet mv. At der er tale om et mgnster, som ikke gar igen eller en sandhed,
som ikke gennemtranger alt er synligt her, da beskrivelsen af objekterne i virkeligheden er
beskrivelser af, hvordan objekterne hele tiden forandrer sig og abner veje for dannelsen af nye
objekter. Nar Foucault taler om rules of formation” i forhold til dannelsen af objekter, sa
taler han om de forskellige omstaendigheder, som gar, at bestemte diskurser kommer til at
indtage den rolle, som de kommer til at indtage, herunder hvorfor nogle bliver dominerende
og far status af sandhed, hvorfor nogle forsvinder og regnes som illegitime mv. Nar Foucault
stiller spargsmalet “Is it possible to lay down the rule to which their (objektets) appearance
was subject?” (Foucault, 1995, p. 41), mener han altsd med andre at beskrive de
omstendigheder som gjorde at bestemte diskurser blev dominerende, mens andre forsvandt.

| forhold til at besvare spargsmalet navnes tre metodiske forholdsregler: For det fgrste ma vi
kortleegge ...the first surfaces of their emergence” (Foucault, 1995, p. 41), hvor objektet
farste gang gares til genstand for kategorisering og begrebsliggerelse i forhold til grader af
rationalitet og teoritype. Det er med andre ord et forsgg pa at beskrive hvor diskursen kommer
fra, hvor anvendes den farste gang, i forhold til hvilke typer af problemstillinger. For det
andet ma vi beskrive ”...the authorities of delimitation” (Foucault, 1995, pp. 41-42), som



handler om at beskrive hvordan forskellige institutioner og akterer anerkendes som dem, som
har retten til afgraense, definere, navngive og etablere og formgive et objekt. Dette er altsa et
spgrgsmal omkring, hvem og hvordan nogen far den legitime ret til at definere sandhed
indenfor feltet. Endelig for det tredje ma vi analysere “...the grids of specification” (Foucault,
1995, p. 42), som er de filtre som tages i anvendelse, nar forskellige typer — galskab,
seksualitet mv. — skal divideres, kontrasteres, relateres, regrupperes, klassificeres mv., hvilket
altsd omhandler selve diskursens indhold.

Men sadanne beskrivelser er ifglge Foucault ikke i sig selv nok, da der kun vil veere tale om
enkeltstaende beskrivelser af diskursens objekter. Der er saledes ikke tale om hvilke
relationer, der eksisterer imellem dem. Dertil kommer, at de aktgrer som udgver diskursen i
forhold til objekterne heller ikke er de skyldige. Det er ikke dem, der har fundet pa det. Dette
peger tilbage til det samme punkt. Problemet beskriver han som at finde ud af, hvordan
bestemte diskurser blev mulige.

”Such facts lie beyond the grasp of contemporary research: indeed the problem
is how to decide what made them possible, and how these “discoveries” could
leave to others that took them up, rectified them, modified them, or even
disproved them.” (Foucault, 1995, p. 43).

Formalet er altsd med andre ord at finde ud af, hvordan bestemte diskurser blev mulige, og
hvad der ger det muligt at udeve diskursen pa den made, den udgves pa. At finde ud af dette
er at afdekke en kompleks gruppe af relationer (Foucault, 1995, p. 44), som er etableret
mellem institutioner, gkonomiske o0g sociale processer, adferdsmassige manstre,
normsystemer, teknikker, klassifikationstyper, mader at karakterisere pa (Foucault, 1995, p.
45).

Formalet med arkaeologien er altsa at afdekke betingelserne for, hvordan bestemte diskurser
opstod, hvad der gjorde dem mulige, hvorfor de voksede og hvorfor de forandrede sig.
Foucault tager saledes ikke stilling til, hvorvidt disse diskurser er sande, eller hvorvidt en
diskurs er mere sand end en anden. Det er slet ikke dette, som er formalet. Det er ikke
diskursens objektive sandhedsveerdi, som er af interesse men diskursen som en historisk
betinget made at tale om og forsta objekter pa og pa denne made forsgge at rette et kritisk lys
mod diskursens operation i stedet for at tale om objekter og diskurser som gennemsyret af
bestemte fundamentale sandheder.

“To define these objects without reference to the ground, the foundation of
things, but by relating them to the body of rules that enable them to form as
objects of a discourse and thus constitute the conditions of their historical
appearance.” (Foucault, 1995, pp. 47-48).

Og hermed er vi ved selve formalet ved arkaologien, et formal som gentages i forhold til
genealogien og analysen af magtforhold. Det er nemlig at satte spergsmalstegn ved de
eksisterende diskurser ved at vise, hvordan de opstod, og hvorfra de kom (the first surfaces of
their emergence) og ved at vise, hvordan de opnaede deres legitimitet (the authorities of
delimitation) og deres konkrete operation og indhold (the grids of specification). Det er altsa
at forsta, at den made, vi taler om og forstar haendelser, hele tiden er betinget af nogle
tidligere begivenheder og altsa ikke er udtryk for en fundamental sandhed. Sa her er der
allerede grundleggende elementer af, hvad han senere omtaler i forbindelse med hans
magtbegreb (se afsnit 5), idet han gnsker at satte spargsmalstegn ved de forestillinger om

10



sandhed og legitimitet (retten) igennem den arkaologiske analyse. Formalet er altsa at satte
spgrgsmal ved diskursen indefra. | forhold til dette har han tre mere konkrete metodiske
retningslinjer i forhold til at analysere bestemte situationer.

Det farste spgrgsmal Foucault stiller her er saledes hvem der taler. Hvem, iblandt alle talende
individer, har faet tildelt retten til at bruge denne form for sprog. Hvem er kvalificeret til at
gere dette. Hvem far fra den hans egenart, hans prestige og fra hvem far han sikkerhed eller
formodning om, hvad han siger er sandt. Hvad er det individs status, som — alene — har retten,
sanktioneret ved lov eller tradition, juridisk defineret eller spontant accepteret, til at udfere en
sadan diskurs (Foucault, 1995, p. 50). Igen vedrgrer det selve legitimiteten af diskursen, og
den position som vedkommende far i diskursen. Dette er ogsa i den anden forholdsregel, som
handler om at beskrive de institutionelle fora fra hvilke et individ, for eksempel en laege,
udfarer hans diskurs, og fra hvilken diskursen opnar sin legitimitet og mal for sin anvendelse
(Foucault, 1995, p. 51). Her beskrives altsa de institutioner, som individer er en del af og er
med til at den enkelte kan tale med en vis vaegt bag ordene. Endelig for det tredje ma vi
beskrive de positioner, som det er muligt for individet at indtage i de konkrete situationer i
relation til de forskellige domaener eller grupper af objekter. Hvad er det for en rolle, som er
muligt for individet at indtage (Foucault, 1995, p. 52). Med disse tre retningslinjer stilles der
mere fokus pa de aktgrerne og deres indbyrdes relationer i forhold til specifikke situationer.

| arkaeologien praesenteres altsa grundleggende elementer af Foucaults metoder, og som han
fgrer med over i genealogien og magtbegrebet. Man kan ligefrem sige, at vesentlige
elementer af arkaologien er implicit i genealogien og magtbegrebet. Disse elementer
omhandler selve metoden til at analysere forandring i sociale sammenhange. Begreberne
omkring historicitet og hans ideer om at ga tilbage til redderne for at satte spgrgsmalstegn
ved diskursen sandhed og legitimitet er markante dele af arkaologien. Hans ideer omkring
"discontinuity” og om at bygge analysen op nedefra og pa en sa aben facon som muligt er
ligeledes markante i arkaologien. Ligeledes opererer han i arkeologien ogsa med de
forskellige muligheder som diskurser har i forhold til at definere sandhed og rettighed. De
spargsmal som stilles i arkeeologien er ogsa umiddelbart relevante i forhold til genealogien og
magtbegrebet. Det drejer sig om de konkrete spgrgsmal sasom: Hvor kommer diskursen fra
(the first surfaces of their emergence)? Hvordan far visse personer retten til at definere,
navngive, etablere og vurdere (the authorities of delimitation)? Hvad er diskursens indhold
(the grids of specification)? Under hvilke betingelser er diskursen mulig? Hvem taler? Fra
hvilke institutionelle fora udferes diskursen? Hvilke positioner er mulige for individer at
indtage i forhold til diskursen? Disse simple spgrgsmal er relevante i enhver social forandring
og er ogsa umiddelbart anvendelige i forhold til genealogien og magtbegrebet. Der er saledes
ikke nogen decideret modsatning mellem arkaologien og de metoder og begreber, Foucault
senere anvender. Som omtalt tidligere er genealogien og magtbegrebet en videreudvikling af
de tanker, som Foucault ger sig i arkaeologien.

Dette skal ses i lyset af, at der er nogle sider ved arkaologien, som virker forvirrende og
flertydige i forhold til Foucaults hensigter. Vi har tidligere omtalt problemet i forhold til at
anvende et begreb som diskurs, hvilket kunne lede laeserne til at legge for stor veegt pa
lingvistik og sprog (se afsnit 2). Og der er flere eksempler i tilleeg til det faktum at The
Archaeology of Knowledge forekommer meget tung, meget svaer og meget teoretisk. Efter
kritikken af videnskabernes diskurser for at vere uniteere, systematiserende og totaliserende,
virker det forvirrende, at de alternative begreber som Foucault praesenterer er begreberne
“discursive formation,” “rules of formation” eller ”systems of dispersion.” Dette kan meget
vel fortolkes som at Foucault rent faktisk leder efter det samme i forskellige og spredte

11



hendelser. Med andre ord kan det argumenteres for, at vi kan vende Foucaultss
argumentation mod videnskabernes diskurs, mod Foucaults egen diskurs, da han pa sin vis
selv sgger systematikkerne og det styrende. Dette ger pa sin vis ogsa arkeologien meget
statisk (jf. Haugaard 1997). For det tredje kan den pastdede “renhed” virke forvirrende i
forhold til formalet. Den beskrives som en ren beskrivelse af diskursive haendelser, som en
ikke-fortolkende og som en systematisk genskrivning af historien (se Foucault, 1995, pp. 138-
140). Dette betyder, at taktikken eller hensigten med de arkeaologiske beskrivelser vil blive
uklar. Med andre kan vi sige, at Foucault med arkeeologien reelt ikke har nogle klare
hensigter, hvis vi skal fglge hans argumentation hele vejen. Hensigterne vedrerende at sette
spgrgsmalstegn ved vores idealer og forestillinger om sandhed og rettighed er med andre ord
hgjst implicit i den arkeologiske beskrivelse. Hvorvidt dette er nogle af arsagerne til, at
Foucault videreudvikler arkaologien med genealogien og magtbegrebet far vi nok aldrig klart
at vide. Men vi kan i hvert fald konstatere, at med disse sidstnaevnte begreber far han mere
taktiske begreber, hvor hensigterne er klarere end de er i arkaeologien.

4. Genealogi
At se genealogien som en taktisk videreudvikling af arkeeologien er ikke tilfeeldig, idet
Foucault faktisk beskriver forholdet mellem hans metoder pa denne made.

”If we were to characterise it in two terms, then “archaeology” would be the
appropriate methodology of this analysis of local discursivities, and ”genealogy”
would be the tactics whereby, on the basis of the descriptions of these local
discursivities, the subjected knowledges which were thus released would be
brought into play” (Foucault, 1980, p. 85).

Her beskrives genealogien som en taktik, hvori de arkaologiske beskrivelser af lokale
diskursive elementer seettes i spil. Dette geelder navnlig, at det bliver meget klart, at Foucault
har til hensigt — via genealogien og senere magtbegrebet — at sette spgrgsmalstegn ved vores
veerdier. Genealogi bruges som beskrivelse af Foucaults metoder i forhold til Discipline and
Punish (1979) og Seksualitetens historie (Foucault, 1978), som periodemaessigt falder senere
end for eksempel Madness and Civilization (1967) og The Order of Things (1971). Der er
imidlertid en meget tidlig beskrivelse af genealogien i artiklen Nietzsche, Genealogy, History
(1984), som farste gang udkommer i 1971 (se note i den samme artikel, p. 76). Som titlen
antyder er det ogsa heri, at Foucault beskriver de metodiske rgdder som veerende Nietzsches
skrifter. Det er blandt andet ogsa Nietzsche som oprindeligt farste gang bruger betegnelsen
"gra” om genealogien (Nietzsche, 1992, p. 457. Se ogsa omtalen i Jargensen, 2002, p. 42, og
Flyvbjerg, 2001, pp 113-114), hvilket ikke fremgar tydeligt af Nietzsche, Genealogy, History,
selvom Foucault indledningsvis karakteriserer genealogien som gra (Foucault, 1984, p. 76).

Artiklens betydning i forhold til at forstd Foucaults hensigter og made at arbejde pa kan ikke
overvurderes. Det skyldes navnlig, at det er meget fa steder, hvor forbindelsen til Nietzsche
beskrives sa indgdende. Det er ogsa herfra, at meget af materialet hentes i forhold til at
beskrive magtanalyserne som et redskab til at sette grundleeggende spargsmalstegn ved vores
veerdier. Her bygges faktisk udelukkende pa Nietzsche. Det er ogsa med udgangspunkt i
Nietzsche, at Foucault definerer de typer anvendelser af genealogien (se afsnit 1), som er
rettet mod tre forskellige aspekter af vores veaerdier: the parodic”, "the dissociative” , og "the
sacrificial”. Endelig bruger Foucault ogsa nogle begreber som direkte knytter genealogiske

analyser til magtbegrebet. Det geelder serligt for brugen af begreberne “Herkunft” og

12



”Entstehung”, hvor udforskningen af disse — og Foucault beskriver genealogisk analyse som
udforskningen af disse (Foucault, 1984, p. 86) — beskriver relationen mellem selvet og
magtforholdene.

I genealogien udskiftes begrebet diskurs som naevnt med begrebet praksis, hvilket tjener til at
eliminere nogle af de misforstaelser, som associeres med begrebet diskurs. Det vigtigste
kendetegn for genealogien er dog som fgr naevnt, at den danner bro mellem arkaologiske
beskrivelser og magtanalyserne. Genealogien er dermed en central del af magtens analytik, og
omhandler at sette disse ”subjected knowledges” i spil. Hvad menes der sa egentlig med det?
| Discipline and Punish (Foucault, 1979) beskriver han sit formal med bogen saledes.

] would like to write the history of this prison, with all the political investments
of the body that it gathers together in closed architecture. Why? Simply because
| am interested in the past? No if one means by that writing a history of the past
in terms of the present. Yes if one means writing the history of the present.”
(Foucault, 1979, p. 31).

Genealogien handler netop om at skrive "the history of the present”, og det handler altsd om
at bruge fortiden til at skrive nutidens historie og altsa pavise hvordan historien indvirker pa,
hvordan vi tenker, handler og vurderer i vores hverdagsliv. Det handler altsa ikke om at
skrive om fortiden, men det handler om at skrive om nutiden og gere historien synlig i vores
daglige praksisser. Vores praksisser skal derimod ikke ses som en afspejlning eller
manifestation af historiens logik — derved ville vi gare vold pa de arkaologiske principper -
men derimod som historiens efterkommere.

Siden genealogien ogsa forbinder magtbegrebet — som vi skal beskrive i det kommende afsnit
- med disse beskrivelser af lokale praksisser, sa handler det altsd om at pavise de specifikke
magtforhold i vores daglige geren og laden. Som Hardy & Clegg beskriver er magt pa denne
made ”...embedded in the fibre and fabric of everyday life” (Hardy & Clegg, 1996, p. 631).
Ved at associere magtbegrebet med hverdagslivet bliver magtbegrebet pa denne made mere
steerkt og vedkommende, idet den genealogiske analyse sigter imod en bevidstgerelse
omkring hvem vi er, og hvor vi kommer fra og pa denne made bringer undertrykte stemmer i
spil i forhold til de veerdier, som vi vurderer verden ud fra. Som Nietzsche beskriver det i hans
indledning til The Genealogy of Morals:

“We are unknown to ourselves, we men of knowledge — and with good reason.
We have never sought ourselves — how could it happen that we should ever find
ourselves?” (Nietzsche, 1992, p. 451).

Pa denne vis er genealogien kynisk og nggtern og bringer de mgrke sider af vores historie
frem i forhold til den made, som vi handler og behandler andre. Dens udgangspunkt er ikke
pent og nobelt men snarere det modsatte, nemlig er mennesker er onde, svigefulde og
egoistiske og er villig til at gere hvad som helst for at fremme deres egne hensigter.
Genealogien har saledes sit udgangspunkt i en “worst-case thinking” (Flyvbjerg, 2001, p. 95).
Genealogisk analyse vil for eksempel pavise, at begrebet frihed er de herskende klassers
opfindelse og ikke udgangspunktet for menneskehedens natur (Foucault, 1984, pp. 78-79) og
vil afslgre at rationaliteten blev fadt pd en helt igennem rationel facon — nemlig igennem
tilfeldigheder (Foucault, 1984, p. 78). Genealogien ser altsa ikke historien som pen, logisk
eller som fglgende en stringent linie af evig fremgang. ”...historical beginnings are lowly: not

13



in the sense of modest or discreet steps of a dove, but derisive and ironic, capable of undoing
every infatuation.” (Foucault, 1984, p. 79).

Genealogisk analyse sigter derved mod det, som beskrives som “wirkliche Historie”
(Foucault, p. 87. Se ogsa Flyvbjerg, 2001, p. 114-115). Udgangspunktet er ”rd” og konkrete
beskrivelser af dagligdags praksisser. "It must record the singularity of events outside any
monotonous finality;” (Foucault, 1984, p. 76). Genealogien kraver talmodighed og en viden
om detaljer (Foucault, 1984, p. 78-79). "Genealogy is gray, meticolous, and patiently
documentary.” (Foucault, 1984, p. 76). Det er altsa herfra at betegnelsen ”gra” benyttes om
genealogien. Her er der tydelige paralleller til arkeeologien, idet genealogien gentager
arkaologiens udgangspunkter omkring historicitet og at der ikke er en gennemgaende
sandhed eller rationalitet. | Nietzsche, Genealogy, History beskrives dette med nogle andre
begreber, idet han bruger Nietzsches tre begreber: Urkunft, Herkunft og Entstehung (Se ogsa
Jargensen, 2002). Urkunft er her et begreb som er konsistent med enheder som science”,
”ideology”, “theory” or ”domain of objectivity.” (Se afsnit 3). Det er et udtryk der bruges
omkring forekomsten af ”...the miraculous origin” (Foucault, 1984, p. 77) og betegnes som
en opfindelse, et kunstgreb, en hemmelig formel eller ligefrem som sort magi (Foucault,

1984, p. 77).

De to begreber som i stedet skal associeres med genealogisk analyse er begreberne Herkunft
og Entstehung. Det engelske ord for Herkunft er descent og betyder at nedstamme fra. Det
betoner historiciteten i vores ord og handlinger, idet vores historie pavirker, begraenser og
muligger. Men samtidig er det altsa ikke historien, som gentager sig. Haendelser er med andre
ord ikke en refleksion eller manifestation af historien.

”...rather, it seeks the subtle, singular, and subindividual marks that might
possibly intersect in them to form a network that is difficult to unravel. Far from
being a category of resemblance, this origin allows the sorting out of different
traits...” (Foucault, 1984, p. 81).

Analysen af Herkunft er analysen af “numberless beginnings,” og som ”...permits the
dissociation of the self” (Foucault, 1984, p. 81). Herkunft er saledes knyttet til anvendelsen af
historien som “dissociative.” “Selvet” (identiteten) og de veerdier, som knytter sig til det er
med andre ord en historisk konstruktion, som har utallige forskellige begyndelser og kommer
mange forskellige steder fra. Selvet er med andre ord ikke en enhed men fragmenteret og
differentieret og er et resultat af tilfeldigheder.

”...to follow the complex course of descent is to maintain passing events in their
proper dispersion; it is to identify the accidents, the minute deviations — or
conversely, the complete reversals — the errors, the false appraisals, and the
faulty calculations that gave birth to those things that continue to exist and have
value for us: it is to discover that truth and being does not lie at the root of what
we know and what we are, but the exteriority of accidents.” (Foucault, 1984, p.
81).

| genealogiske analyser er herkunft inskrevet i kroppen, i nervebaner, temperament,
fordgjelsessystemer mv. (Foucault, 1984, p. 82). “Its task is to expose a body totally
imprinted by history and the process of history’s destruction of the body” (Foucault, 1984, p.
83).

14



Det engelske ord for Entstehung er emergence og betyder opstaen. Ligesom vi ikke skal
teenke Herkunft som en uforstyrret kontinuitet, skal vi ikke tenke i Entstehung som den sidste
del af en historisk udvikling. Det er kun en episode i en serie af "subjugations”, som Foucault
kalder det (Foucault, 1984, p. 83). | beskrivelsen af Entstehung er en raekke beskrivelser, som
minder en del om dem, som senere anvendes i Foucaults beskrivelser af magt. Han beskriver
for eksempel at genealogy ”...seeks to reestablish the various systems of subjection: not the
anticipatory power of meaning, but the hazardous play of dominations.” (Foucault, 1984, p.
83). Han begynder altsa allerede her at bruge begreber som subjugation, subjection og
domination, som senere anvendes meget i forbindelse med magtbegrebet. Entstehung er altsa
direkte interessant i forbindelse med magtbegrebet. Vi kan ogsa vare mere direkte og pasta at
begrebet Entstehung faktisk er det begreb, som Foucault videreudvikler i sine formuleringer
om magtbegrebet i sine senere skrifter. | denne forbindelse skal vi huske pa, at artiklen
Nietzsche, Genealogy, History allerede udkommer farste gang i 1971, et stykke tid for de
skrifter om magt, som farst for alvor begynder at udkomme i midten af halvfjerdserne.

Nar jeg pastar dette skyldes det ogsa, at Entstehung er knyttet til begrebet force eller kraft og
formalet med analysen af Entstehung er at beskrive samspillet mellem forskellige krefter.

“Emergence is always produced through a particular stage of forces. The
analysis of the Entstehung must delineate this interaction. The struggle these
forces wage against each other or against adverse circumstances, and the attempt
to avoid degeneration and regain strength by dividing these forces against
themselves.” (Foucault, 1984, pp. 83-84).

Begreberne "force” og “struggle” er altsa centrale i forbindelse med analysen af the
Entstehung, og det betegner precist den scene hvor forskellige kraefter mades “face-to-face”
(Foucault, 1984, p. 84). Mens Herkunft beskriver karakteren af instinktet og dets inskription i
kroppen, sa beskriver Entstehung ”...a place of confrontation” (Foucault, 1984, p. 84).
Opstaen er altsa resultatet af en relation imellem krafter. Som en konsekvens er der ingen,
som er ansvarlig for emergence; ”...no one can glory in it, since it always occurs in the
interstice” (Foucault, 1984, p 85). Opstaen er altsa med andre ord altid en relation imellem
forskellige kraefter. Derfor er der heller ikke nogen, som er ansvarlig for, at noget opstar, fordi
denne nogen altid skal ses i et samspil med bestemte materielle omsteendigheder og andre
aktarer. Og pa denne made kan det siges, at opstaen aldrig er afsluttet. Spillet faerdiggeres
aldrig. Det karer videre og beveeger sig imellem nye relationer og nye konfrontationer, som
farer nye objekter og nye diskurser videre i en uendelighed. P& den made mener Foucault, at
der kun er et drama, som udspilles, nemlig ”...the endlessly repeated play of dominations.”
(Foucault, 1984, p. 85).

”The domination of certain men over others lead to the differentiation of values;
class domination generates the idea of liberty; and the forceful appropriation of
things necessary to survival and the imposition of a duration not intrinsic to
them account for the origin of logic.” (Foucault, 1984, p. 85).

Og dette endelgse spil af dominans er fikseret, igennem historien, i ritualer, i procedurer, i
normer og i regler som foreskriver sandhed, rettigheder og forpligtelser. Derfor ville det veere
naivt at tro at civiliserede samfund er ensbetydende med en fornagtelse af vold og krig.
Volden, krigen og de blodige konfrontationer er snarere installeret i selve regelsystemet, som
derfra gar fra dominans til dominans (Foucault, 1984, p. 85) og producerer ulighed pa
ulighed.

15



4.1. Wirkliche historie og traditionel historie

Det sarlige fokus synliggares i distinktionen mellem wirkliche eller effektiv historie i forhold
til traditionel historie. Som fagr naevnt beskrives genealogien som en undersggelse af Herkunft
og Entstehung, og det er en form for virkelig eller effektiv historie. Herkunft deekker her over
historien som indskrevet i kroppen og i sjelen, mens Entstehung er betegnelsen for de
konfrontationer og de uligheder og dominans, som disse fgrer med sig og som indskrives i
ritualer, procedurer, regler for rettigheder og forpligtelser mv. Denne type af viden produceres
ikke for at opna forstaelse i den traditionelle forstand men sa at sige med det formal at kappe
rgdderne over.

“This is because knowledge is not made for understanding: it is made for
cutting” (Foucault, 1984, p. 88).

Dette formal er i genealogien enshetydende at stade og ryste vores fundament, hvilket vil
sige, alt hvad vi formoder er sandt og rigtigt inkluderende vores krop, identitet og vores
folelser (Foucault, 1984, pp. 87-88). Og det er pa denne made, at den adskiller sig fra
traditionel historie idet, at effektiv historie er ”...without constants” (Foucault, 1984, p. 87).
Og det er altsd samtidig pa denne made, at det eksplicitte fokus pa veerdisiden fastleegges.
Genealogien udfgres med henblik at stgde og ryste det fundament, vi anvender i forhold til at
forsta, vurdere og bedgmme; altsa vores vardier. Nar genealogiens formal saledes beskrives
som “at kappe rgdderne over” sa implicerer det ogsa, at selve opstaelsen af vores veerdier er
anderledes end vi tror. Vi er ikke slutproduktet af en kontinuert ideel udvikling mod noget
bedre. Vi er resultatet af tilfeeldigheder. En handelse kan ikke oplgses til en feerdig
kontinuert, teleologisk eller rationel udvikling. En handelse er, hvad den er, og ma analyseres
i forhold til dens mest unikke karakteristika (Foucault, 1984, p. 88). En handelse har med
andre ord sin egen identitet og ma analyseres som sadan. (Se ogsa Jergensen, 2002, p. 30). Og
de kreefter, der opererer i historien, er ikke kontrolleret af en skaebne eller andre former for
regulerende mekanismer men reagerer i forhold til tilfeldige heendelser eller konflikter
(Foucault, 1984, p. 88). Og forskellen mellem effektiv historie i forhold til traditionel historie
er saledes, at farstnaevnte ikke betragter historien som en planlagt, rational fremadskridende
proces skrevet af folk med a&dle hensigter men tveaertimod som en helt igennem mangfoldig,
tilfeldig og ofte barbarisk og skamfuld proces (Foucault, 1984, p. 89), som er skrevet af folk
med mange forskellige og tvivisomme hensigter. Derfor er den traditionelle historiker farlig,
fordi han forsgger at gemme sig bag det objektive synspunkt” og fordi han fremstiller sin
historie som den endegyldigt sandfaerdige. En facon ifglge Foucault er demagogisk og skrives
til det laveste i mennesket.

”"What is the source of history? It comes from the plebs. To whom is it
addressed? To the plebs. And its discourse strongly resembles the demagogue’s
refrain: “No one is greater than you and anyone who presumes to get the better
of you — you who are good — is evil.” (Foucault, 1984, p. 91).

Opggret med den traditionelle historiker er central for genealogien, fordi han precis ofte
fremstiller viden som en nggtern, falelseskold og verdifri endegyldig sandhed, mens formalet
med genealogien netop er at bringe falelserne og veerdierne frem i lyset i forbindelse med
produktionen af sandhed.

16



5. Magtbegrebet i organisationsteorien

Vi er altsd fremme ved det fjerde veasentlige element i Foucaults begrebsverden, nemlig
magtbegrebet. | den resterende del vil jeg forsgge at relatere magtbegrebet mere direkte til
dets konsekvenser i forhold til at forsta organisationer og forandringer i dem. Det er ogsa
magtbegrebet som har pakaldt sig sterst opmarksomhed i organisationslitteraturen. Pointen er
imidlertid at magtbegrebet i en vis grad er skrevet uafhaengigt af arkaeeologien og genealogien.
Relationerne mellem disse metoder og magtbegrebet er i hvert fald ikke seerlig velbeskrevne,
hvilket er uheldigt, idet magtbegrebet snarere er en operationalisering af de tanker, han ger sig
I arkeeologien og dernest i genealogien, end det er den anden vej omkring. Dette giver efter
min opfattelse ogsa andre muligheder i forhold til at analysere forandring i organisationer. Det
er bade en relativ unik made at forstd forandring pa, men det er ogsa en anderledes made i
forhold til den made som Foucaults magtbegreb hidtil har veeret beskrevet i litteraturen.

Som navnt indledningsvis er det navnlig britiske og australske forfattere, som har interesseret
sig for Foucaults magtbegreb. Heraf fremgar det, at hans magtbegreb er anderledes end de
gvrige magttilgange, der findes i litteraturen. Hardy & Leiba-O’Sullyvan (1998, pp. 458-460)
identificerer fire punkter, hvor Foucaults magtbegreb er anderledes. For det farste udfordrer
begrebet forestillingen om, at magt er noget enkeltpersoner eller grupper af personer har.
Dette er ellers den forestilling, som ligger bag de gvrige magtdimensioner, som identificeres
af Lukes (1974). Magt er i stedet et netveerk af relationer, som omfatter bade dem som har
fordel af det og dem som ikke har fordel af det. Alle individer er underlagt magten. For det
andet forlades forestillingen om det enkelte autonome individ. | stedet henfares
opmarksomheden pa, hvordan individer socialt produceres af de magtrelationer, som omgiver
individet og som individet er en del af. Det er simpelthen forestillingen om det historielgse
individ, som forlades. | den forbindelse opfattes individet som en socialt konstrueret
analysekategori, som har mangfoldige og fragmenterede identiteter. For det tredje udfordres
forestillingen om at forskeren — i afsnit 4.1. lig med den traditionelle historiker — er objektiv
og altvidende. Han er ogsa underkastet specifikke magtrelationer, som praeger hans diskurs.
For det fjerde producerer magt veerdier. Det betyder som sagt, at magten penetrerer hvad
individer gnsker sig af verden, deres passioner, deres intentioner, deres gnsker, deres falelser
af skyld og uskyld mv. I disse fire punkter fanges saledes centrale forskelle mellem Foucaults
magtbegreb og de gvrige magtbegreber i organisationsteorien. Specielt fanges magtens dybde
i Foucaults magtbegreb. Som omtalt i afsnit 4 sa befinder magten sig pa denne made i
hverdagslivet (se ogsa Hardy & Clegg, 1996, p. 631). Jeg mener sadan set ogsa, at dette er en
meget preecis fremstilling af forskellene. Alligevel forekommer det mig, at der en mangel i de
skrifter jeg har set i organisationslitteraturen, nemlig at relationerne mellem Foucaults
metoder og magtbegrebet ikke er specielt velbeskrevene. Dette har nogle konsekvenser i
forhold til anvendelsen af magtbegrebet.

| det nedenstaende illustreres mine pointer. Et velkendt feenomen i Foucaults skrifter er
feenomenet “the Panopticon,” som beskrives i Discipline and punish. Dette faenomen har
interesseret mange organisationsteoretikere og uden tvivl med rette (se for eksempel
Mckinlay & Starkey, 1998, p. 3. Clegg, 1998, p. 34). Som Mckinlay & Starkey beskriver det,
skyldes interessen at ”...the Panopticon provides the image of the disciplinary society” (1998,
p. 2). Det er en metafor eller et symbol pa det disciplinaere samfund og altsa pa disciplinaer
magt, som efter Foucaults mening er en af de dominerende magtformer i det moderne
samfund (se ogsa Clegg, 1998, p. 31). Den direkte sammenhang mellem discipliner magt og
den moderne organisation er da ogsa ligetil. 1 Discipline and punish spores fremkomsten af
disciplineer magt tilbage til en periode fra omkring 1750 og starten af 1800 tallet. Dette er

17



kontrasteret i den indledende beskrivelse af de to afstraffelsesformer igennem to eksempler:
den frygtelige henrettelse af kongemorderen Damiens og en tidstabel, som ca. 80 ar senere
beskriver og strukturerer hverdagen for fangerne i detaljer (se Foucault, 1979, pp. 3-6. Se
ogsa omtalen i Burrell, 1998, p. 18). Ifglge Foucault blev disse disciplinerende teknikker,
heriblandt ”the Panopticon,” farst anvendt i feengslerne, hvorfra den spredte sig til de andre
dele af samfundet. Her finder vi det ofte anvendte citat (se for eksempel Mckinlay & Starkey,
1998, p. 2. Burrell, 1998, p. 23): "Prisons resemble factories, schools, barracks, hospitals,
which all resemble prisons” (Foucault, 1979, p. 83). De disciplinare teknikker, som farst
anvendes i fengslerne, spredes altsa til de andre dele af samfundet og bliver altsd ogsa
udgangspunktet for fremkomsten af den moderne kapitalistiske organisation. De teknikker,
som associeres med disciplineer magt, er altsa rutiner, regler, procedurer, kontrol og
overvagning. Det er saledes ikke s maerkeligt, at disciplineer magt saledes relateres til Weber
(se for eksempel Clegg, 1998, p. 34. Mckinlay & Starkey, 1998, p. 4. Burrell, 1998, pp. 25-
26), idet Weber set var interesseret i sammenhangene mellem herredgmme, rationalitet og
den moderne organisation, hvor disciplineer magt har en del til felles med det legitime
herredgmme og bureaukratimodellen, som Weber associerede med det gennemrationaliserede
samfund (se Weber, 1971, kap. 1V og V). Det er heller ikke merkeligt, at "the Panopticon”
sammenlignes med Taylors ”scientific management.” (se for eksempel Mckinlay & Starkey,
1998, p. 4), idet dette koncept naesten til fuldkommenhed sggte at udvikle arbejdsdelingen i
fabrikken i henhold til de teknikker, som er associeret med disciplineer magt (Se Taylor,
1982). Selvom det selvfalgelig anerkendes, at Foucault pa en reekke punkter er anderledes end
disse forfattere, sa er der sdledes ingen tvivl, om hvilken placering Foucaults magtbegreb far i
organisationsteorien. Her bliver magt saledes lig med disciplineer magt og Foucaults bidrag
bliver hans pavisning af, hvordan de disciplinare teknikker, som har til hensigt at kontrollere
og standardisere, bliver en del af de mest intime aspekter af vores liv.

”The real point is not that most of us do not live in carceral institutions and can
therefore escape from their discipline but that , as individuals , we are
incarcerated within an organizational world. Whilst we may not live in total
institutions, the institutional organization of our lives is total. It is in this sense
that Foucaults comment “prisons resemble factories, schools, barracks, hospitals
which all resemble prisons” has to be understood.” (Burrell, 1998, p. 25).

Pa lignende vis inddrager og sammenligner Clegg Foucaults tilgang med marxismen. Her
papeger han blandt andet, at forfattere som for eksempel Marglin og Braverman har et for
snaevert et syn pa disciplingr magt, idet de kun koncentrerer sig om fabrikken (se Clegg,
1998, p. 34). Dette underbygger han senere, idet han papeger at Foucaults magtbegreb i
forhold til marxismen er anderledes pa to mader: "First, control via discipline first develops
not in the factory but in various state institutions” (Clegg, 1998, p. 36). ”Second, it is not a
control functionally oriented to capitalist exploitation but to the creation of obedient bodies”
(Clegg, 1998, p. 36). Det betyder altsa, at magten er langt mere omfattende, nadeslgs og
gennemtraengende, da magten er inden i o0s. | denne sammenhang mener Clegg, at Foucault
ogsa er anderledes pa en tredje facon, idet bio-power, dvs. kontrol over seksualiteten og
kroppen, som den er beskrevet i The history of sexuality — volume one (Foucault, 1978)
tilfarer et tredje aspekt i forhold til bade Marx og Weber (se Clegg, 1998, p. 37).

Det er en made at anvende Foucault pa, og den er absolut rimelig, veldokumenteret og
relevant set i lyset af den gennemorganisering, genneminstitutionalisering og
gennemprofessionalisering, som preeger de vestlige samfund i dag. Alligevel mener jeg, at nar
sammenhangen mellem genealogien og magtbegrebet belyses abnes der op for en anderledes

18



made at bruge Foucault pa, som er mindst ligesa interessant som den ovenfor skitserede. Det
er ogsa en tilgang som maske er mere unik. For det ferste er den mere tro overfor den
originalitet som ligger i Foucaults metoder, nemlig deres bottom-up karakter. Det er jo en
tankegang som er mere aben end ovennavnte fortolkning af Foucault, som netop ger vold
med bottom-up tanken. Konkret betyder det, at vi ikke pa forhand kan antage, at de
organisatoriske former vi studerer er former for discipliner magt ligesom forandring ikke
nedvendigvis er nye former for disciplinering — ogsa selvom det nok meget ofte er tilfeldet. |
sa fald er konklusionen jo lukket pa forhand, hvilket vil veere i abenbar modstrid med de
arkaeologiske og genealogiske principper. Det skal nevnes i denne sammenhang, at Foucault
faktisk er blevet kritiseret pa dette punkt. Wickham (1986, pp. 156-157) argumenterer
eksempelvis for, at Foucaults magtbegreb bade er for generelt og for negativt, og hvor vi
meget ofte far den fornemmelse, at magten har karakter af en stgrre sandhed, som vi ikke kan
undsla os. Pointen er saledes her, at vi skal bibeholde et fokus pa magtens mikroaspekter og
passe pa ikke at gegre dem til dele af en altomfattende magtform, hvorfra vi ikke kan
undslippe.

Hvis vi i stedet tager Foucaults metoder for palydende, abnes der i stedet op for en anden
made at anvende magtbegrebet pa. Her handler det om at konfrontere vores vaerdier med en
solid samling historiske fakta for pa den facon at forsgge at abne sig mod andre perspektiver
og muligheder. Magt er saledes ikke ngdvendigvis en betegnelse for bestemte
disciplineringsformer men er snarere en betegnelse for, hvordan vi er fanget af vores egne
diskurser. Vi har sveert ved at se noget andet. Det er konfrontationen mellem vores verdier og
de faktuelle historiske begivenheder, som er afgerende i analyser af magt, og det ber vi holde
fast i. Ellers bekrefter vi blot vores idealer og forestillinger og nar ikke et punkt, hvori disse
selv kan vare objektet for problematisering. Denne genealogiske fortolkning af magtbegrebet
kan relateres til de tre forskellige - men indbyrdes sammenhangende - typer brug af historien,
som vi indledningsvis identificerede.

The parodic: Den farste brug af magtbegrebet handler altsa om at komme ind under historien
og undga at blive offer for det spind af fortellinger, sagn, myter og historier, som
organisatoriske forandringsprocesser let hyldes ind i. Denne brug af historien er saledes
kendetegnet ved forsgget pa at komme bagved legitimeringer og indbildte sandheder. Til dette
hagrer for eksempel fortellinger om helte og skurke i forandringen, rationelle, pane
forklaringer pa forandringsforlgbet, idylliseringer, image mv. Den genealogiske
historieskrivning forsgger pa denne made at rive denne maske af og blotleegge det faktiske
forlgb. Et forlgb, som ofte vil fortelle en helt anden og mere nuanceret historie og derved
ryste billedet af organisationen. Omtalen af disse maskerader og forkleedninger kan maske
virke lettere overdreven, men de kan have en stor betydning i forhold til at forsta
organisationer. Deal & Kennedy ger for eksempel helte til en meget vesentlig del af deres
kulturbegreb, nar de pastar at "Helte: Det er det stof, de gode virksomheder er gjort af” (1984,
p. 51). Organisationer producerer deres historier og narrativer (Jf. Boje, 2001; Czarniawska,
1997) om helte og skurke, om successer og fiaskoer, om hvad der er godt, og hvad der er skidt
i organisationen. Men det er historier og narrativer, som ofte fortelles pa de herskende
magtrelationers betingelser. Det er i gvrigt ogsa en pointe at fremkomsten af management
koncepter er syltet ind i magtrelationer, hvilket illustreres glimrende af O’Connors casestudie
(1999) omkring hvordan The Human Relations School og The Harvard Business School blev
indflydelsesrige institutioner i forhold til organisations- og managementteenkningen. Disse
institutioner voksede igennem en alliance med indflydelsesrige forretningsmand sasom John
D. Rockefeller som et svar pa frygten for blandt andet marxismen og arbejderbeveagelsen. |
forhold til organisationer er dette misforhold mellem maskeraden eller legitimeringen og det

19



faktisk forlgh afslgret i flere studier. Flyvbjerg (1991b, kap. 3, 4 og 5) paviser blandt andet,
hvordan placeringen af en omstridt busterminal i Aalborg Midtby reelt er taget inden de
formelle og legitimerende beslutningsprocesser og undersggelser sattes i vaerk. P4 samme
made paviser Latour (1996), hvordan ingen aktgrer i Aramis-projektet var interesseret i
projektet som en helhed, men kun var interesseret i dele af det. Dette betgd reelt, at de
officielle malsatninger med projektet, som I til grund for projektets gkonomiske bevillinger
ikke stemte overens med virkelighedens verden.

The dissociative: Den anden brug af magtbegrebet ligner pa mange mader "the parodic” men
er mere knyttet til identitet. Brugen af magtbegrebet handler saledes om at pavise
kompleksiteten, modsigelserne og paradokserne i forhold til, hvem vi er, og hvordan vi er
blevet, som vi er. Det er en magtanalyse, som vil pavise, hvordan vi er en del af vores
omgivelser, og som sadan pavirkes og presses af vores omgivelser til at handle pa bestemte
mader. Magtanalysen kan saledes pavise hvordan vi er fyldt med fejl, hvordan vi er i stand til
at fordreje, fortie, manipulere og er i stand til at dreje argumenter, s de passer til vores egne
intentioner og hensigter. Den kan ogsa pavise, hvordan vi er i stand til at lyve for os selv og
glemme de markere sider af vores historie i et forsvar for vores identitet og integritet. Det
moderne begreb ”skueveerdier” eller “espoused theories of action” (Argyris, 1999, p. 131) er
blot et eksempel pa det faenomen, at vi forsgger at bilde os ind, at vi er pa en bestemt facon.
Den dissociative magtanalyse er saledes en made at konfrontere “espoused theories of action”
med "theories in use” (Argyris, 1999, p. 131), eller populart sagt at konfrontere det, vi siger,
med det vi gar.

The sacrificial: Den tredje brug af magtbegrebet vil pavise, hvordan organisatoriske
forandringer er drevet frem af hensigter, intentioner, interesser, fglelser, passioner og viljer.
De er derimod ikke resultatet af én objektiv rationalitet. Som papeget af Czarniawska (1997,
p. 3 og Latour, 1996, p. 1) hjelper biologiske metaforer sassom organisme, granse, miljg og
tilpasning og Darwins evolutionare teori ikke til at forklare organisatorisk forandring.
Foucaults magtanalyse har langt mere til feelles med for eksempel Bensons dialektiske tilgang
til organisationer og dens fire tilhgrende aspekter: social konstruktion, totalitet, modsigelse og
praksis. Den har ogsa langt mere til felles med Czarniawskas (1997) og Bojes (2001)
narrative tilgange til organisationer. Magtanalysen er dog ogsa unik, idet den ikke blot antager
at virkeligheden er socialt konstrueret men ogsa forsgger at pavise pa en dybdegaende facon,
hvordan den er socialt konstrueret. Eksempler er som navnt tidligere Flyvbjergs studie af
hvordan magtforhold influerer pa byplanlaegning i Aalborg (Flyvbjerg, 1991b), Latours studie
af projektet ARAMIS opstart, opgang og fald (Latour, 1996) og Tryggestads studie af
implementeringen af computerstyrede produktionssystemer (Tryggestad, 1995).

5.1. Genealogi og magt

Den genealogiske fortolkning af magtbegrebet implicerer saledes at dette ses som en
operationalisering af arkeeologien og iser genealogien. Magtbegrebet og dets relationer til
genealogien beskrives blandt andet i to forelaesninger, som afholdes i januar 1976 og senere
udkommer pa skrift i artiklen Two lectures (Foucault, 1980). Heri omtales magt pa samme
made som Entstehung omtales i genealogien, nemlig som ”...a relation of force” (Foucault,
1980, p. 89). Det vil sige, at magt i virkeligheden skal forstds som en kraftrelation. Dette
adskiller magtbegrebet fra blandt andet en juridisk (juridical) eller liberal opfattelse af magt,
og ogsa en gkonomisk analyse af magt, som er repraesenteret ved Marx (se Foucault, 1980, p.
88). Ifglge Foucault opfattes magt i disse forstaelser som en rettighed, som personer besidder

20



pa samme made som en vare, og som kan udveksles til en rettighed. Derfor kalder han ogsa
denne opfattelse for “contract-power” (se Foucault, 1980, p. 91). | disse opfattelser er
gkonomien over magten i den forstand at magten altid analyseres i forhold til for eksempel
produktionsforholdene (se Foucault, 1980, p. 88). | stedet foreslar Foucault altsa et alternativ,
hvor magt farst og fremmest er en kraftrelation. Konkret foreslas at magt analyseres i forhold
til begreberne ”...struggle, conflict and war” (Foucault, 1980, p. 90). Foucault omtaler her
magten ved hjalp af at omvende Clausewitz’ pastand at ”...war is politics continued by other
means...” til ”...power is war, a war continued by other means.” (Foucault, 1980, p. 90. (se
ogsd Foucault, 1993, p. 334, hvor han refererer til samme sa&tning) Det centrale er at se
magtrelationerne som historisk skabte og at se krigsfarelsen som uendelig i den betydning, at
fredstid ikke suspenderer krigens effekter eller neutraliserer ubalancen.

”The role of political power, on this hypothesis, is perpetually to reinscribe this
relation to a form of unspoken warfare; to reinscribe it in social institutions, in
economic inequalities, in language, in the bodies themselves of each and
everyone of us.” (Foucault, 1980, p. 90).

Pa den made skal vi saledes opfatte sociale institutioner inklusive den moderne organisation
som et sted preget af uafbrudt krigsfarelse, hvor ulighederne er indskrevet i selve
organisationens opbygning, dens fordeling af rettigheder og forpligtelser, dens sprog og i
kroppen af dens deltagere. Uligheden er altsa med andre ord i os, i vores mader at opfatte
verden pa, i vores made at arbejde med verden pa, i vores made at tale sammen pa, ligesom
den kommunikeres til os alle steder fra. Ingen politiske kampe — det vere sig forandringer i
relationerne, favorisering og forstaerkning af bestemte tendenser indenfor denne “civile fred,”
som Foucault kalder det (se Foucault, 1980, p. 91) — skal ses som andet end fortsettelsen af
Krigen.

“They should, that is to say, be understood as episodes, factions and
displacements in that same war. Even when one writes the history of this war, it
is always the history of this war that one is writing” (Foucault, 1980, p. 91).

Konflikterne og kampene fortsetter i den betydning at ulighederne og konfrontationer bygges
ind i selve organisationen, dens struktur, dens teknologi, den kultur eller kort sagt dens mader
at operere pa. Magten kommunikeres altsa alle steder fra. Dette magtbegreb og dets basis
omtaler Foucault som Nietzsches hypotese, og den gar mere preecist ud pa at basis for et
magtforhold ligger i forholdet mellem fjendtlige kreefter (Foucault, 1980, p. 91).
Undertrykkelse er i denne forstand den simple effekt og fortseettelse af en dominerende
relation. Det er en realisering af den evige kraftrelation, som han kalder det (Foucault, 1980,
p. 92). Organisationer er pa samme made altid under opbygning og under opstden og drives
frem af forholdet mellem fjendtlige kreefter. Det er sdledes ogsa et forhold, som er praget af
ulighed, dominans og forskelle. Det er med andre ord et system, der er i permanent ubalance.
Det er imidlertid vaesentligt at understrege som det ogsa blev papeget i afsnit 5), at magt ikke
ligger i forholdet mellem den dominerende og den dominerede eller i forholdet mellem
undertrykker og undertrykt. At forholdet er praeget af ulighed, dominans og ubalance er ikke
ensbetydende med, at det ngdvendigvis opfattes som usandt og illegitimt af de involverede i
situationen. “Subjugation” eller “subjection” skal i denne forstand forstds i betydningen
“underkastelse.” Det vil sige, at individerne underkaster sig de sociale spilleregler og de
implicitte forestillinger om sandhed og rettighed. Foucaults interesse er netop at sette
spgrgsmalstegn ved disse forestillinger om sandhed og rettighed. Det er faktisk heller ikke
tilfeeldigt, at betegnelsen “forestillinger om sandhed og rettighed” er benyttet konsekvent

21



igennem artiklen. Det er nemlig trianglen magt (power), rettighed (right) og sandhed (truth)
(se Foucault, 1980, pp. 92-93), som han i Two lectures benavner som hans hovedinteresse. Pa
samfundsplanet er han derfor ogsa interesseret i to systemer. Det ene er det juridiske system,
som skal garantere begreber som frihed, lighed, suverenitet, demokrati, og forpligtelser, dvs.
retten. Det andet er det videnskabelige system, som har at ggre med produktionen af sandhed,
og som ifglge Foucault er totaliteer og diktatorisk i den form, at den tvinger en bestemt
sandhed igennem pa bekostning af andre. Genealogiens formal er netop, at vi skal se sadanne
systemer som defineret af magtforholdene og ikke omvendt.

Lad os nu vende os mod Foucaults formulering, at magt farst og fremmest er en kraftrelation,
fordi dette beskrives nermere i de mere pracise udsagn om magt, som beskrives i afsnittet
Method i The history of sexuality — volume one (se Foucault, 1993, pp. 333-341). Mere
preecist beskrives magten for det forste som et sammenrend af mange forskellige
kraftrelationer, som er immanente i den sfeere, hvori de opererer, og som konstituerer deres
egen organisation.

“...that power must be understood in the first instance as the multiplicity of
force relations immanent in the sphere in which they operate and which
constitute their own organization;...” (Foucault, 1993, pp. 333-334).

Magten kommer med andre ord mange steder fra. Den har ikke sit udgangspunkt i et centralt
punkt hvorfra sekundeere og beslaegtede former vil opsta (se Foucault, 1993, p. 334). Magt er
et sammenrend af mange forskellige kraftrelationer. "Power is everywhere; not because it
embraces everything, but because it comes from everywhere” (Foucault, 1993, p. 334).
Magten kommer saledes alle steder fra. Fra de immanente relationer i de gkonomiske og de
produktive processer helt ned i relationerne i de mindste elementer, som samfundet bestar af —
det veere sig relationerne i familien, i skolen, i gruppen mv. Og magt er simpelthen ”...the
overall effect that emerges from all these mobilities...” (Foucault, 1993, p. 334). Magten
bliver simpelthen til i samspillet mellem alle disse forskellige kraefter.

“...as the process which, through ceaseless struggles and confrontations,
transforms, strengthens or reverses them;...” (Foucault, 1993, p. 334).

Magten bliver til i konfrontationerne og kampen mellem mange forskellige kreefter, som er
indlejret i sociale og gkonomiske institutioner pa alle niveauer i samfundet. Og magten er pa
denne made en sammenkadning af forskellige krafter, hvori disse finder stgtte i hinanden og
former et system eller et netveerk eller isolerer og adskiller dem fra hinanden.

”...as the support which these force relations find in one another, thus forming a
chain or a system, or on the contrary, the disjunctions and contradictions which
isolate them from one another;...” (Foucault, 1993, p. 334).

Og disse relationer og disse krefter er indlejret i konkrete strategier og institutioner, i
formuleringen af love og forfatninger og i de forskellige sociale former for herredemme, som
vi finder overalt i samfundet. Selvom magt saledes er beskrevet som et relationelt begreb sa
har magten eller de forskellige elementer, som magten bestar af, meget konkrete
manifestationer.

22



“...and lastly as the strategies in which they take effect, whose general design or
institutional crystallization is embodied in the state apparatus, in the formulation
of the law, in the various social hegemonies” (Foucault, 1993, p. 334).

Magt er pa denne made et sammensat begreb. Der er sdledes ogsa tale om et mere eller
mindre lgst netvark, som opstar pd baggrund af de utallige interaktioner mellem fremmede
kreefter. Hvor lgst eller fast dette netveerk er og hvor omfattende det er, kan vi ikke sige noget
om pa forhand. Hvad der er vigtigt her er imidlertid at holde fast i det szrlige ved Foucault
magtanalyse, nemlig dens bottom-up karakter og at magt er et netvaerk sammensat af mange
forskellige krafter. Det betyder nemlig ogsa, at den ideelt set er kynisk, nggtern og falelseslas
i dens registrering og beskrivelser af de forskellige praksisser, som gennem deres interaktion
konstituerer magtforholdene. Det er ment i den positive forstand, fordi det hjeelper os til at se
magten som produktivt skabende.

“We must cease once and for all to describe the effects of power in negative
terms: It includes, it represses, it censors, it abstracts, it masks, it conceals. In
fact power produces; it produces reality, it produces domains and objects and
rituals of truth. The individual and the knowledge that may be gained of him
belong to this production” (Foucault, 1979, p. 194).

Magtforholdene er ikke farst og fremmest repressive, de er aktivt skabende af hele vores
virkelighed inklusive vores fornemmelser for sandhed og rettighed. Magten er ogsa et
netvaerk som hele tiden er under udvikling og dannelse pa grund af dens sammenstykkede
karakter af mange forskellige og fremmede krafter. Det betyder, at der altid er interne
spaendinger og basis for udvikling for nye former for magt.

"1t is the moving substrate of force relations which, by virtue of their inequality,
constantly engender states of power, but the latter are always local and unstable”
(Foucault, 1993, p. 334).

Dette skal igen ses i sammenhang med magtanalysens helt specielle karakter, hvor ting ikke
eksisterer og giver mening uafhangigt af noget andet, men hele tiden ma forstas i
sammenhang med noget andet. Eksistensen af bestemte diskurser og dominansformer er
konditioneret af bestemte forhold sasom tilstedevarelsen af bestemte teknikker, procuderer,
arkitekturer som igen er betinget af eksistensen af andre forhold. Derfor er magt heller ikke
noget, som personer har, kan tilegne sig eller dele med andre (se Foucault, 1993, p. 334), fordi
magten er ikke noget personer har men er betinget af relationer. Derfor er magtrelationer ogsa
pa en gang intentionelle og non-subjektive (se Foucault, 1993, p. 335). Handlinger er altid
intentionelle fordi de altid har nogle formal, uanset om disse sa er eksplicitte eller implicitte,
bevidste eller ubevidste, sammenhangende eller usammenhangende. Men selvom om
handlinger saledes er intentionelle er der ingen enkeltindivider eller grupper, der kan siges at
have opfundet dem, da disse ogsa — og deres verdier og rationaler — ma placeres i en kontekst
af tidligere handlinger, samhandlinger og relationer. Det er pa denne made, at Foucault lgser
den tilsyneladende konflikt mellem det forhold, at magtanalyserne pa den ene side handler om
folelser, passioner, meninger, hensigter og intentioner og pa den anden side alligevel
eliminerer individet i sine skrifter. Det der elimineres er med andre ord udelukkende det
historielgse individ.

23



Magt er altsa altid et sammenrend af mange forskellige kreafter og er altid lokal. Krafterne
opstar i konfrontationen imellem de fremmede former, og det vil s at sige vere i en enhver
relation.

”The omnipresence of power: not because it has the privilege of consolidating
everything under its invincible unity, but because it is produced from one
moment to the next, at every point, or rather in every relation from one point to
another” (Foucault, 1993, p. 334).

Magten er altsa en relation mellem krefter og enhver relation mellem krafter er saledes en
magtrelation. Det er relationerne, der er i vigtige, hvilket i dette tilfeelde betyder, at begrebet
kraft ikke er singulaert men eksisterer i relation til andre kreefter, sddan at enhver relation
allerede er en magtrelation. Det er pa denne made, at magten er allestedsnarveerende.
Begrebet “resistance” spiller i denne sammenhang en veaesentlig rolle for Foucault. "Where
there is power, there is resistance” siger Foucault (1993, p. 336). Magten kan ikke eksistere
uden den modstand, som findes overalt i magtnetverket. Det er ogsa et netveerk, som hele
tiden er under udvikling og dannelse. "Their existence depends on a multiplicity of points of
resistance: these play the role of adversary, target, support, or handle in power relations”
(Foucault, 1993, p. 336). Pa denne made er modstand noget, der opstar i konfrontationerne
mellem de forskellige og fremmede kraefter og er saledes helt uundgaelig og uundveerlig i
enhver udvikling (Entstehung). Alle former for udvikling kan i denne forstand forstas som
defineret af spillet mellem “power” og resistance.” They (resistances) are the odd terms in
relations of power; they are inscribed in the latter (relations of power) as irreducible opposites
are” (Foucault, 1993, p. 336). Men power/resistance reflekterer ikke kampen imellem
forskellige grupper eller klasser i samfundet. Den befinder sig slet ikke pa dette niveau men er
udelukkende en beskrivelse af, hvordan handling affader modhandling som affader
modhandling etc. Foucaults magtbegreb er saledes simpelthen et spgrgsmal om at beskrive,
hvordan handlinger giver bestemte muligheder og begransninger for fremtidige handlinger: at
anspore, at medfare, at gare let eller svert, at forstarre eller begraense, at gare mere eller
mindre sandsynligt (se ogsa Kendall & Wickham, 1999, pp. 50-51). Dette er i gvrigt i fuld
overensstemmelse med begreberne kontingens og historicitet som udvikledes allerede i afsnit
2. "Resistance” er pa samme made ikke den modstand en undertrykt klasse udgver i forhold
til overmagten men kan sammenlignes med gnidningsmodstand, luftmodstand og andre
former for modstand i forbindelse med energiudladninger. Resistance er simpelthen et udtryk
for modhandling i forhold til handling og er udtryk for, at denne modhandling aldrig
fuldsteendigt vil veere i overensstemmelse med de intentioner, som den oprindelige handling
var udtryk for. I denne sammenhang foreslar Kendall & Wickham ogsa en anden oversattelse
af det engelske ord "power,” nemlig som en energikilde (Kendall & Wickham, 1999, 48-49).
Det er nok vasentlig for forstaelsen af Foucaults magtbegreb at holde sig denne dobbelte
betydning af ordet “power” for gje. Det gar det lettere at fastholde fokus pa de produktive og
positive aspekter af magt. Men det skal dog ikke fa én til at glemme, at nogle de vasentlige
formal i magtanalysen er pavisningen af dominans og ulighed, som er installeret i normer og
regelsystemer.

Det fglger som konsekvens, at vi altsa heller ikke er pa udkig efter nogen bestemt hemmelig
konspiration. Det er i stedet at anskue fenomenet som konstitueret af et stadigt spil, hvori der
indgar intentionelle aktgrer som via de relationer de indgar i har forskellige positioner og
styrkeforhold og dermed muligheder for at pavirke hvad der er rigtigt og forkert, sandt og
falsk, moralsk og umoralsk.

24



”Power is not an institution, and not a structure; neither is it a certain strength
we are endowed with; it is the name that one attributes to a complex strategical
situation in a particular society” (Foucault, 1993, p. 334).

Pa samme made har magtanalysen pa ingen made til hensigt at pege fingre ad folk. Den er
ikke ude pa at udpege den skyldige part. | genealogierne er der ingen skyldige parter eller vi
kunne ogsa formulere det som, at vi alle er skyldige, fordi vi alle er med til at konstituere
magten.

5.2. Nogle retningslinjer for studiet af magt

Afslutningsvis vil jeg sammenfatte de konkrete retningslinjer for studiet af magt, som han
ogsa selv beskriver dem. Nar vi skal studere magt i forandringsforlgb, kan vi udmarket tage
udgangspunkt i de arkaeologiske og genealogiske principper. Jeg teenker her pa, at handelser
ma ses i forhold til betingelserne for deres opstaen — princippet om historicitet — og pa at vi
skal koncentrere os om hverdagslivets diskurs — princippet i effektiv historie. Desuden kan de
simple spgrgsmal, som blev udviklet i arkeologien sagtens gentages. Hvor kommer
forandringen fra (the first surfaces of their emergence)? Hvordan far visse personer retten til
at definere, navngive, etablere og vurdere (the authorities of delimitation)? Hvad er
forandringens indhold (the grids of specification)? Under hvilke betingelser er forandringen
mulig? Omkring analysen af de specifikke situationer kan vi ligeledes stille de simple
spgrgsmal: Hvem taler? Fra hvilke institutionelle fora udfgres talen. Hvilke positioner er
mulige for deltagerne at indtage i forhold til talen. Det er meget simple spgrgsmal, som
imidlertid ogsa er meget hjelpsomme i forhold til at analysere magt i enhver social
forandringsproces. Foucault beskriver ogsa mere direkte nogle retningslinjer, som i gvrigt
igen knytter genealogien direkte til studiet af magt. Dette udspecificeres navnlig i den anden
foreleesning i Two lectures. Her beskriver Foucault sin interesse som “the how of power”
(Foucault, 1980, p. 92), hvilket vil sige magtens metoder og mekanismer. Dette udfoldes i
fem metodiske retningslinjer for studiet af magt. Den farste metodiske retningslinje
foreskriver at analysen skal koncentrere sig om magtens yderpunkter og ikke dens centrale
lokationer.

”Its paramount concern, in fact, should be with the point where power
surmounts the rules of right which organize and delimit and extends itself
beyond them, invests itself in institutions, becomes embodied in techniques, and
equips itself with instruments and eventually even violent means of material
intervention” (Foucault, 1980, p. 96).

Det er altsa der, hvor den installeres i institutioner, indlejres i teknikker og udstyrer sig selv
med instrumenter og endda bruger voldelige midler. Altsa der skal fokuseres pa, hvor magten
udgves i dens mest ekstreme form. Foucault giver her et eksempel pa, hvordan han i stedet for
at undersgge afstraffelse igennem loven eller den legitime ret til afstraffelse har forsggt at
fokusere pa de steder, hvor afstraffelsen er effektivt indlejret i lokale, regionale og materielle
institutioner, som har at ggre med tortur og indesperring. | dette tilfelde streekkes retten altsa
til det yderste af dets mandat (se Foucault, 1980, pp. 96-97), og det er dette, som Foucault
mener, nar han siger, at der skal fokuseres pa magtanvendelsen i dens mest ekstreme form. |
forhold til organisationer er sddanne ekstreme lokationer typisk associeret med voldsomme
begivenheder sasom kriser, konflikter, fyringer, omleagninger, omstruktureringer,

25



nedlaeggelser, investeringer mv. Disse ekstreme lokationer kan altsa med andre ord meget vel
veere direkte associeret med organisatoriske forandringer.

Den anden metodiske retningslinje foreskriver, at magt ikke skal studeres som en bevidst
intentionel beslutning. Man skal ikke stille spgrgsmalet: "Hvem har magt?” eller "hvad har
han i sinde?” Magt skal derimod studeres der hvor den er installeret i dens mest reale og
effektive praksisser (se Foucault, 1980, p. 97). Det er der hvor den producerer dens reale
effekter. Derfor skal vi heller ikke sparge hvorfor folk gnsker at dominere og hvad deres
strategi er.

”Let us ask, instead, how things work at the level of on-going subjugation, at the
level of those continuous and un-interrupted processes which subject our bodies,
govern our gestures, dictate our behaviours etc. In other words, rather than ask
ourselves how the sovereign appears to us in his lofty isolation, we should try to
discover how it is that subjects are gradually, progressively, really and
materially constituted through a multiplicity of organisms, forces, energies,
materials, desires, thoughts etc” (Foucault, 1980, p. 97).

| stedet for at fokusere pa, hvem der har magt, og hvad deres strategi er - noget som ofte vil
seette fokus pa en fjern person - skal vi fokusere pa de mekanismer, som er omkring os i
hverdagen og dikterer vores handlinger. Vi skal fokusere pa, hvordan vi konstitueres af de
omkringleeggende kraefter, materialer, begeer og tanker, teknikker, procedurer, systemer mv.
som er i hverdagen. Magten er nemlig ikke fjern, den er bade inden i os, vores behov, vores
gnsker og vores dgmmekraft og lige udenfor os i form af de metoder, teknikker og
retningslinjer vi falger og anvender.

Den tredje metodiske forholdsregel foreskriver, at magt ikke skal forstas som et individs, en
gruppes eller en klasses konsoliderede og homogene dominans over andre. Magt er ikke
forskellen mellem dem, som har den, og dem som ikke har den. Magt skal forstas som noget,
der cirkulerer, eller som noget der fungerer som et netvaerk (se Foucault, 1980, p. 98).

"It is never localised here or there, never in anybody’s hand, never appropriated
as a commodity or piece of wealth. Power is exercised through a net-like
organization. And not only do individuals circulate between its threads; they are
always in the position of simultaneously undergoing and exercising this power.
They are not only its inert or consenting target; they are also the elements of its
articulation” (Foucault, 1980, p. 98).

Magt skal altsa forstas som et netveerk af relationer. Det er ikke en person, der har magt over
andre. Magt er relationelt og skal forstas som en net-lignende organisation, hvor individer og
indgar i og spiller en rolle sammen med andre og betinget af andre. Individer er bade malet
for magt, men de er ogsa instrument for magten. Med andre ord er vi bade skabt af de
omstendigheder, som vi er en del af, og samtidig er vi igennem vores handlinger med til at
skabe omstaendighederne for andre.

Den fjerde metodiske forholdsregel felger af dette. Selvom magt skal forstds som en
netlignende organisation sa skal vi ikke konkludere, at magt er den bedst distribuerede ting i
verden. Derfor skal vi heller ikke forsgge en deducerende tilgang, hvor magt analyseres ud fra
et center, hvorfra den spreder sig ud til alle elementer i organisationen. Magt skal analyseres
nedefra og op.

26



”One must rather conduct an ascending analysis of power, starting, that is, from
its infinitesimal mechanisms, which each have their own history, their own
trajectory, their own techniques and tactics, and then see how these mechanisms
of power have been — and continue to be — invested, colonised, utilised,
involuted, transformed, displaced, extended etc., by ever more general
mechanisms and by forms of global domination” (Foucault, 1980, p. 99).

Magten er pa denne made en langt lgsere struktur sammensat af mange forskellige
mekanismer og procedurer, som hver har deres egen historie, deres egen udvikling, deres egne
teknikker og taktikker. Det er ogsa pa denne made, at magt skal forstas som et netveerk af
forskellige praksisser, teknikker og procedurer. Magten er et sammenrend af forskellige
kreefter og relationer. | forhold til organisationsteorien betyder dette, at organisationen ikke
skal ses som udlgbende fra et center sasom ledelsen, hvilket ellers er et centralt argument i
dele af organisationsteorien, navnlig i de dele som Borum kalder den teknisk-rationelle og
humanistiske andringsstrategi (Borum, 1995, kap. 4 og 5. Se tabel s. 117 for en
sammenfatning af @ndringsstrategierne i organisationsteorien). Ledelsen er kun en del af
omstendighederne i organisationen, ligesom ledelsen kun kan fastsette rammerne for
handling. Medarbejdere og andre aktgrer er med andre ord altid medforfattere, idet de skal
omsatte rammerne og direktiverne til handling (Czarniawska, 1997, p. 14).

Den femte og sidste metodiske forholdsregel foreskriver at vi ikke skal opfatte magtens
mekanismer som resultatet af ideologi. Det er meget muligt at magten er blevet efterfulgt af
ideologi. Men magt er pa en made bade meget mere og meget mindre end ideologi.

"1t is the production of effective instruments for the formation and accumulation
of knowledge — methods of observation, techniques of registration, procedures
for investigation and research, apparatuses of control. All this means that power,
when it is exercised through these subtle mechanisms, cannot but evolve,
organise and put into circulation a knowledge, or rather apparatuses of
knowledge, which are not ideological constructs” (Foucault, 1980, p. 102).

Dette er de fem metodiske forholdsregler for studiet af magt. Spargsmalet er selvfglgelig, om
vi opnar vores formal som blev defineret i forbindelse med de tre typer brug af historien: the
parodic, the dissociative, the sacrificial. | denne forbindelse kan vi ogsa stille spargsmalet om,
hvor langt tilbage i historien vi skal ga for at fa en passende dybde i vores magtanalyser. Dette
er et spgrgsmal, som vel kun kan besvares i forhold til den konkrete situation og den konkrete
problemstilling. Men det er min opfattelse, at Foucaults analyser ikke ngdvendigvis kun kan
bruges i de meget lange forlgb. Retningslinjerne kan meget vel anvendes i de kortere forlgb
og give andre konklusioner end hvad andre metoder tilbyder. Dette skyldes ogsa, at
hukommelsen i den moderne organisation har en tendens til at veere meget kortvarig og maske
er blevet endnu mere kortvarig de senere ar i et samfund, hvor fokus i samfundet er mere og
mere pa fleksibilitet og forandring frem for rutiner og bureaukrati (Sennett, 1999). Jeg tror
derfor heller ikke, at behovet er blevet mindre for analyser, som kan hjelpe os til at
problematisere og genoverveje vores vardier, snarere tvaertimod.

6. References
Alvesson, M. (1996). Communication, power and organization. Berlin/New York: Walter de
Gruyter.

27



Argyris, C. (1999). On Organizational learning. Malden, MA: Blackwell Publishers Inc.

Benson, J. K. (1977). Organizations: a dialectical view, Administrative Science Quarterly,
22(1), 1-21.

Boje, D. (2001). Narrative Methods for Organizational and Communication Research.
London: Sage.

Borum, F. (1995). Strategier for organisationsaendring (Strategies for organizational change).
Kgbenhavn: Handelshgjskolens Forlag.

Clegg, S. (1998). Foucault, power and organizations. In Mckinlay, A. & K. Starkey (Eds.),
1998. Foucault, management and organization Theory (pp. 14-28). London: Sage.

Clegg, S.R. (1989). Frameworks of power. London: Sage.

Czarniawska, B. (1997). Narrating the organization - dramas of institutional identity. The
University of Chicago Press.

Deal, T.E. & A.A. Kennedy (1984). Virksomhedskultur — Virksomhedslivets ceremonier og
ritualer (Corporate Cultures: The Rites and Rituals of Corporate Life). Schultz Forlag.

Flyvbjerg, B. (2001). Making social science matter — why social inquiry fails and how it can
succeed again. Cambridge University Press.

Flyvbjerg, B. (1991a). Rationalitet og magt, bind I, det konkretes videnskab (Rationality and
power, volume I, the science of the concrete). Akademisk Forlag.

Flyvbjerg, B. (1991b). Rationalitet og magt, bind 1, et case-baseret studie af planlaegning,
politik og modernitet. (Rationality and power, volume Il, a case-based study of planning,
politics and modernity). Akademisk Forlag.

Foucault, M. (1995). The archaeology of knowledge. London: Routledge.
Foucault, M. (1993). Excerpts from 'the history of sexuality: volume 1: an introduction. In J.
Natoli and Linda Hutcheon (Eds.), A postmodern reader (pp. 333-341). State University of

New York Press.

Foucault, M. (1984). Nietzsche, genealogy, history. In P. Rabinow (Ed.), The Foucault reader
(pp. 76-100). New York: Pantheon.

Foucault, M. (1980). Two lectures. In C. Gordon (Ed.), Power/Knowledge: selected
interviews and other writings 1972-1977 by Michel Foucault (pp. 78-108), New York:
Pantheon Books.

Foucault, M. (1979). Discipline and punish - the birth of the prison. Harmondsworth:
Penguin.

28



Foucault, M. (1978). Seksualitetens historie - viljen til viden (The history of sexuality -
volume 1). Kgbenhavn: Rhodos.

Foucault, M. (1970). The order of things. London: Tavistock.

Foucault, M. (1967). Madness and civilization - a history of insanity in the age of reason.
London: Tavistock.

Hardy, C. and S. Leiba-O'Sullyvan (1998). The power behind empowerment: implications for
research and practice, Human Relations, 51(4), 451-483.

Hardy, C. and S.R. Clegg (1996). Some dare call it power. In S.R. Clegg, C. Hardy & W.R.
Nord (Eds.), 1996. Handbook of organization studies (pp. 622-641), London: Sage.

Hardy, C. and N. Philips (2004). Discourse and Power. In D. Grant, C. Hardy, C. Oswick and
L. Putnam. The Sage Handbook of Organizational Discourse, Sage Publications, 299-316.

Haugaard, M. (1997). The Constitution of Power. A Theoretical Analysis of Power,
Knowledge and Structure. Manchester University Press.

Israelsen, P., Hanne Narreklit og Lennart Ngrreklit (2002). Validity of management control -
towards constructivist pragmatism: Working paper, Department of International Business.

Jorgensen, K.M. (2002). The Meaning of Local Knowledges. Scandinavian Journal of
Management, 18, 29-46.

Jorgensen, K.M. (2000). Management Struggles with Organizational Changes. Ph.D.
Dissertation, Aalborg University: Department of Business Studies.

Kendall, G. & G. Wickham (1999). Using Foucaults methods. London, Thousand Oaks, New
Delhi: Sage Publications.

Latour, B. (1996). Aramis, or the love of technology. Cambridge. MA: Harvard University
Press.

Lukes, S. (1974). Power - A radical view. Macmillan.

Nietzsche, F. (1992). On the genealogy of morals. In Kaufmann, Walter (ed.), Basic Writings
of Nietzsche, pp 437-600, New York: The Modern Library.

O'Connor, E. (1999). The Politics of Management Thought: A Case Study of the Harvard
Business School and the Human Relations School, Academy of Management Review, 24(1),
117-131.

Sennett, R. (1999). Det fleksible menneske. Forlaget Hovedland.

Taylor, F.W. (1982). The principles of scientific management. In P.O. Berg & P. Daudi

(Eds.), Traditions and trends in organization theory : a book of readings (pp. 44-59). Lund:
Studentlitteratur.

29



Tryggestad, K. (1995). Teknologistrategier og postmoderne kapitalisme - Introduksjon av
computerbasert produksjonsteknikk (Technology strategies and postmodern capitalism - the
introduction of computerbased production technology). Lund Studies in Economics and
Management 26, The Institute of Economic Research: Lund University Press.

Weber, M. (1971). Makt og byrakrati - Essays om politikk og klasse, samfundsforskning og

verdier (Power and bureaucracy - Essays about politics and class, social research and values).
Gyldendal, Norsk Forlag.

30



	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Ledelse og Filosofi 
	Nr. 4, 2006 
	4.1. Wirkliche historie og traditionel historie 
	5.1. Genealogi og magt 
	5.2. Nogle retningslinjer for studiet af magt 


