Aalborg Universitet AALBORG

UNIVERSITY

Fargens betydning. Om rasisme og konstruksjon av etniske identiteter
Gjenutgivelse i jubileumsnummer.
Prieur, Annick

Published in:
Sosiologi i Dag

Publication date:
2010

Document Version
Publisher's PDF, also known as Version of record

Link to publication from Aalborg University

Citation for published version (APA):
Prieur, A. (2010). Fargens betydning. Om rasisme og konstruksjon av etniske identiteter: Gjenutgivelse i
jubileumsnummer. . Sosiologi i Dag, 40(3), 69-92.

General rights
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners
and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.
- You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
- You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal -

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us at vbn@aub.aau.dk providing details, and we will remove access to
the work immediately and investigate your claim.

Downloaded from vbn.aau.dk on: February 15, 2026


https://vbn.aau.dk/en/publications/e1c9e2a6-b879-4625-923a-149d6f76ad5f

Fargens betydning. Om rasisme og
konstruksjon av etniske identiteter

Av Annick Prieur

Selvidentitet handler om 4 se seg selv som lik med noen og som forskjellig fra
noen andre. Den rasistiske erfaring er en sterk erfaring av 4 tilskrives en sosial
identitet i form av likhet med noen og forskjellighet fra andre, altsd en erfaring
med hvordan ens individuelle valg av tilhorighet begrenses. Som John Rex for-
mulerte det i en analyse av hva som skjedde nar “rase” ble erstattet med “etnisk”
(i begreper som “race relations” eller "race differences”) (Rex 1986: 71): ”What
was left out was the element essential to the understanding of racism, namely
that ethnic groups sometimes had identities imposed on them to restrict their
mobility and to facilitate their exploitation and oppression.” Det er denne
imposition of identites som er artikkelens omdreiningspunkt.

Da jegi 1995-97 intervjuet unge menn og kvinner med innvandrerbak-
grunn i Norge, var malet & studere integrasjon og marginalisering gjennom livs-
historieintervjuer med unge voksne (de fleste 20-25 &r gamle) i forskjellige
livssituasjoner: studenter, yrkesaktive, arbeidslose og fengselsinnsatte. Selv inter-
vjuet jeg 39 (hvorav 19 unge kvinner), og rdder videre over intervjuer Viggo
Vestel foretok med 13 unge menn, altsd i alt intervjuer med 52 unge mennesker
med foreldre fra land utenfor Europa og Nord-Amerika (de fleste fra Pakistan,
Tyrkia eller Vietnam). Selv om det ikke var mitt eksplisitte mal med dem, handler
intervjuene pi mange méter om betydning av etnisitet. Med et par unntak var
de intervjuede fodt i Norge eller hadde hatt det meste av sin oppvekst i Norge.
Likevel fortalte de om livsforhold som hadde vart annerledes enn for deres jevn-
aldrende uten innvandrerbakgrunn, og om en rekke méter den etniske bak-
grunnen hadde hatt eller fatt betydning for dem pa.

En del av det de forteller om er erfaringer med etnisk kategorisering og den
begrensning det inneberer. Jeg ser dette som et utgangspunkt for & diskutere for-
staelsen av moderne identiteter langs en dimensjon fra dpenhet (valg, in-
dividualitet ...) til lukkethet (kategorisering, begrensning ...). Jeg vil starte med

SOSIOLOGI 1 DAG, ARGANG 40, NR. 3/2010 69-91



70 ANNICK PRIEUR

en beretning fra mitt intervjumateriale, som munner ut i en presisering av de
teoretiske sporsmalene jeg senere kommer tilbake til.

Men aller forst vil jeg presisere identitetsbegrepet noe, inspirert av Rogers
Brubaker og Frederick Coopers (2000) grundige gjennomgang av alle de
skiftende og til dels motstridende betydninger begrepet gis, ogsi innenfor mo-
derne sosiologi. I det folgende kommer jeg de fleste steder til 4 ha erstattet det
flertydige ”identitet” med de noe mer presise betegnelser “identifisering’,
“kategorisering” eller “tilhorighet, alt etter hva det handler om.

En manns historie om 4 vere svart

Jacks mor er norsk, og han er fodt og oppvokst i Norge. Han snakker selvsagt
perfekt norsk og som han selv sier, kan han bade ga pa ski og spise graut. Fra
faren, som kommer fra Karibien, har han arvet svart hud. Dette trekket ved ham
er blitt gjort relevant i en rekke sammenhenger hele livet gjennom. I dag gjor
han det selv relevant, med en tilherighet og en livsstil knyttet til "svart kultur”

Da han var barn, var det ferre innvandrere i Norge, og det & vere svart var
mer usedvanlig: "Man var litt mer spesiell siden man var av en annen hudfarge
for. (Hvordan merker du det?) Merker det gjennom holdninger til folk ... og
hvordan folk prater til deg. (Har du noen eksempler?) Jeg har et cksempel ... som
at man blir tiltalt som ’neger’. Det tror jeg sier alt. Jeg har aldri hatt noe spesielt
sansen for det ordet. Siden jeg har vert liten, s har jeg alltid vert 'neger’. (At
folk har kalt deg det?) Ja, ja. 'Han negeren.’ Sénn har det alltid vart. Ogselv om
det ogsd kommer positive assosiasjoner ut av det, sann som da jeg spilte fotball
dajegvar 12-13 ar, si skulle vi spille mot et annet lag, og sa sier de til det andre
laget vi kommer til 4 s1a dere for vi har en neger’. Det er fordi svarte er kjent for
a vere gode i fotball.” Fargen har betydning ogsi nir han er sammen med venner:
"De fleste sier sann ’jeg ser ikke pa deg som utlending;, fordi de kjenner deg. Men
selv om det er sinn, kan de godt finne pa & kalle deg neger for det, og du veit at
de ... for de har det innebygd i bevisstheten sin.” Dette ble uttalt et par ar for den
norske “negerdebatten” (se Gullestad 2002).

I tendrene begynte han 4 bli musikkinteressert: “Jeg begynte & hore pa en
gruppe som het Body Count med Ice-T, jeg begynte 4 bli mer bevisst pa svarte
movements og svart kultur og sinn, nér jeg var 16 og sinn. Fordi ... jeg har alltid
sokt etter ... identiteten min ogda ... plutselig finner du det med tekstene og sann.
Jeg foler at jeg identifiserer meg mer med en svart amerikaner enn med en svart af-



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 71

rikaner, ikke sant, siden faren min har vestlig kultur i seg, det er ogsé det han
kommer fra. $3 jeg har identifisert meg med det, og s begynte jeg & hore mer pa
hip-hop, here pa tekstene og sainn.” Han begynte ogsa 4 lage musikk selv.

Det er en lang vei fra Ice-Ts og andre svartes virkelighet i storbyer i USA, til farens
oppvekst i Karibien og til en gymnasiast i Oslo. Men Jack opplever at nord-amerikanske
rapsangere uttrykker erfaringer og folelser som ogsé er hans egne: "Det er en uttrykks-
form for folk med innvandrerbakgrunn, fordi... i USA sa er de svarte en minoritet, og
det er en uttrykksform for minoriteter” Han viser til at bide i Frankrike og i Sverige er
de mest kjente gruppene dannet av unge med innvandrerbakgrunn. "Hip-hop ble jo
oppfunnet av folk som ... ikke har mye penger og folk som er sidestilt i samfunnet. Man
soker alltid etter en identitet, og... det er jo folk som kommer fra estkanten i Oslo, de
soker etter en annen identitet enn det folk fra vestkanten gjor.” I klesveien har han gjort
et valg av noen merker innenfor street wear, ogliker spesielt godt Camy: “Fordi det er
en svart designer.” Han har nylig sett filmene om Malcom X og om 7he Million Men
March. Foreldrene har kristen bakgrunn, men de har ikke gitt ham noen religios opp-
dragelse. Na er han interessert i svart, amerikansk islam, som disse filmene handler om.

Det er vanskelig for ham 4 identifisere seg som norsk: "Nir jeg er i utlandet...
en del kompiser av meg har veldig behov for & si til seg selv og andre de moter at
de er norske. Det gir en slags trygghet. Jeg kan si at jeg er norsk, jeg og, men jeg
foler ikke noen spesiell trygghet ved at si at Norge er mitt hjemland ... Jeg foler
meg mer som en verdensborger, da, jeg foler egentlig ikke at jeg har noe sant sted
som ... eller den kulturen som gir meg liksom sann stolhet og nasjonalfelelse, det
er liksom sann svart kultur. Ja, det er det eneste som kan gi meg en sann tére i
oyekroken. Jeg vet ikke om det er sa mange andre som foler det sinn ... hvis du
leser sanne gamle norske, Bjornson og eventyr og sann, det er liksom ikke sint
som tenner meg, det er ikke noen nasjonalromantiker i meg. Men det er jo
kanskje ikke s mange ungdommer som har det sinn.”

Denne historien om etnisk identifisering kan leses pa forskjellige méater: Pa
den ene siden kan den leses som en fortelling om hvor apne etniske kategorier
er: En ung gutt oppvokst i det kalde nord kan velge en tilhorighet til en verdens-
omspennende kategori — "black” — og slutte seg til et fellesskap han ikke er fodt
inn i. Han kan fravelge identifisering bide med morens og med farens etnisitet,
og slutte seg til en tredje. Han har kanskje til og med sterkere tilknytning til et
land hvor han bare har tilbragt noen maneder av sitt liv (USA) enn til Norge
hvor han har vokst opp, og til farens opprinnelsesland. Dette kan betegnes som
kulturell frisettelse og kreativitet, som frigjorelse fra etablerte kategoriseringer,
eller som individualisering, i den forstand at det ikke er familien eller den sosiale



72 ANNICK PRIEUR

gruppen eller klassen som styrer hans identifiseringer, men de springer ut av in-
dividuelle valg og refleksivitet. En slik lesning finner stotte blant andre hos
Anthony Giddens, Thomas Ziche og Ulrich Beck.

P4 den andre siden kan historien leses som en fortelling om hvor lukkede
etniske kategorier er: En ung gutt oppvokst i det kalde nord med en norsk mor
identifiseres ikke av andre som norsk fordi han har en merkere hudfarge enn
de fleste nordmenn — han lukkes ikke inn i kategorien "nordmann” fordi den
inneholder et implisitt kriterium om hvit hud (jf. Gullestad 2002, f.cks. s. 79).
Ut fra sosiologisk stemplingsteori kan man si at han stemples som “neger”, og
etterfolgende tar identiteten til seg, men i en positiv omskrivning som “svart”.
Ut fra en poststrukturalistisk sosiologi inspirert av Michel Foucault kan dette
formuleres som at etablerte diskurser om hva en nordmann er eller hva en neger
er, avskriver en subjektposisjon som nordmann for ham, eller tilskriver ham en
subjektposisjon som “neger”, som sa vendes positivt til svart” i en opprersk
mot-diskurs. Men denne kategorien er vel ikke mindre individuelt inn-
skrenkende enn en annen. Det ville ikke vare like opplagt 4 identifisere seg som
svart og sa dyrke wienervalser, for det er en slags pakke av kulturelle preferanser
(rap, street wear osv.) som folger med identifiseringen (jf. Tate 2001, hvor en
informant nevner at stereotypene gjor det vanskelig for svarte & like klassisk
musikk). Og selv om mange som identifiserer seg som svarte kan ha en ganske
lys hudfarge, er ikke kategorien &pen for alle. For Jack er identifiseringen dypt
knyttet til hans hudfarge. Med stotte hos Bourdieu kan man derfor dreie opp-
merksomheten mot det forhold at subjektiviteten sitter i kroppen, og at iden-
titet ikke er noe man har bare pé et bevisst og refleksivt niva.! Hudfargen er
sosialt betydningsbarende, og disse betydningene speiler samfunnsmessige
dominansforhold mellom hvite og svarte. Man er sin kropp, og man kan ikke
slippe vekk fra de sosiale betydningene denne kroppen har. Som en av Tates in-
formanter sier om sin svarte hud (Tate 2001: 209): " That is my Star of David.
I can’t take it off right?”

I det folgende vil jeg ga gjennom forskjellige erfaringer med rasisme og re-
aksjoner pé disse, med sikte pa & belyse nettopp denne dimensjonen fra dpenhet
til lukkethet i etnisk identifisering og kategorisering.

E;ﬁzringer med rasisme

De fleste intervjuede fikk et spersmél om de hadde opplevd noe de selv ville kalle



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 73

for rasisme noen gang. Men ofte hadde temaet dukket opp av seg selv tidligere i
intervjuet, i form av beretninger om noe jeg vil betegne som rasisme. Derfor vil
det veere riktigere 4 si at det i det folgende er jeg som samler bestemte temaer under
denne etiketten enn at det er deres egen karakterisering av disse erfaringene. Nar
sporsmalet ble stilt, var det stor bredde i svarene, og denne bredden skyldes bade
variasjon i hva de hadde vert utsatt for, og i hvordan erfaringene var blitt opplevd
og fortolket. Det var ogs store forskjeller i hva de regnet som rasisme. Noen brukte
betegnelsen bare om nedsettende bemerkninger (“svarting’, "pakkis” osv.), mens
andre sa om den slags bemerkninger at det bare var noe man skulle tale.

Nar det gjelder faktisk utsatthet for fenomener jeg vil betegne som rasisme,
er det en tydelig forskjell etter kjonn. Jentenes historier handler oftest om skolen,
om erting og mobbing eller bare om en folelse av & vare utenfor. Det handler
ikke nodvendigvis om noe som er direkte knyttet til utseende eller kulturell bak-
grunn, men indirekte kan det vare det, for eksempel knyttet til at de skiller seg
ut med hensyn til kler og frisyrer.

Guttenes historier er bide flere, mer omfattende ogav en grovere karakter — noe
ogsa Alexandra Alund (1997) observerte i Sverige. Kjennsforskjellen kan skyldes at
unge menn med innvandrerbakgrunn tilbringer mer tid pa en offentlig arena enn
unge kvinner med samme bakgrunn gjor — og dermed utsetter de forstnevnte seg for
avvisning av dervakter, trakassering fra politiet og konfrontasjoner med andre unge.
Det er ogsa flere av dem som ferdes i miljoer hvor de til en viss grad oppseker brik.
Blant dem jeg har intervjuet, er forskjellen mellom gutter og jenter spesielt stor, da
ganske mange av guttene hadde en kriminelt belastet bakgrunn (en skjevhet i re-
krutteringen motivert av mine problemstillinger knyttet til marginalisering). Men
jeg tror ikke dette kan forklare hele forskjellen. Kanskje tillater norske med rasistiske
holdninger seg mer overfor morke menn enn overfor merke kvinner, eller kanskje
opplever de morke menn som mer provoserende enn merke kvinner. Kanskje har
det sammenheng med at de unge mennene bare hadde mott rasisme fra andre menn
(mens jentene hadde erfaringer med rasisme fra bade menn og kvinner).

Det er ikke like lett & gi en oversikt her som for jentene, og det skyldes at gut-
tene har s& mange erfaringer.? De av dem som er mye ute, og kanskje i tillegg har
langt har eller en subkulturell klesstil, forteller at de hele tiden utsettes for forskjel-
lige krenkelser. 11 av de 33 guttene forteller om voldsepisoder, hvor volden enten
har vert rasistisk motivert eller har sprunget ut av en rasistisk provokasjon. Aftab
forteller om en utvikling hvor en voldelig reaksjon kom hurtigere og hurtigere:
"Det gar for eksempel to merke gutter sammen pé byen, ogsa er det to stykker bak
der og ’se pd han svartingen; ikke sant. Liksom here det et par ganger, greit, tre



74  ANNICK PRIEUR

ganger, OK. Men du klarer ikke tile mer, vet du, da ma du liksom ta igjen, og du
begynner med kjeften, da, ogda begynner de 4 514, si da blir det bare sann. Og etter
hvert si bare gir du opp, og neste gang sier de det bare én gang, og da smeller det
bare.” I flere tilfeller har volden fatt betydelige konsekvenser, enten i form av alvor-
lige skader, av & gi ut over informantenes skolegang (gjennom at de fikk et
”brikmaker”-stempel), og i et tilfelle av 4 fore til en fengselsdom: En som ble
provosert over & bli kalt "guling, slo hardt igjen, og fikk ubetinget dom for det.

Blant de guttene som blir utsatt for rasistiske bemerkninger, og til dels ogsa i
omgivelsene deres, er det forstielse for voldelige reaksjoner. Det kan man s spille pa,
noe Aman forteller om. Han har vart med pd 4 overfalle og rane en rekke mennesker:
”Uskyldige folk som bare gikk hjem fra byen. I retten provde vi alltid & si 'nei, det var
rasisme, rasisme, rasisme’. Det var vi som skaptc rasisme. Nar politict spurte oss *hvor-
for slo du?” Det eneste svaret vi hadde var ‘de kalte oss svartinger, kalte oss for det og
det’ Det er bare det at nr du er i et sint miljo, si er det toft & gjore sant. (Det var
ikke sant at folk hadde kalt deg for svarting, eller?) Nei, ikke alltid. De som gjorde
det, de anmeldte ikke heller. Sa det blir sann at alt gar pa rasisme. Det er mye det at
du lager jo rasisme selv nar du holder pa sinn. Hvis jeg slar deg ned uten videre, si er
du redd sanne som meg resten av livet ditt.” Aman mener i dag at rasisme rettet mot
pakistanere i Norge er forstielig, fordi han selv og en del andre pakistanere har gitt
et darlig bilde av pakistanere. I Amans beskrivelse her og i Aftabs beskrivelse ovenfor
av & vaere lett & provosere, ser vi avtegnet et klima av konflikteskalering mellom for-
skjellige etniske grupper, knyttet til rasisme (jf. Desai 1999).

Politiets og tollvesenets praksis med “stopp og sjekk” av unge meorke menn, og
serligav dem som har en subkulturell stil, er et stort irritasjonsmoment for dem som
utsettes for det (jf. Finstad 2000). Khalid forteller om det umulige i & ha en dyr sykkel
i fred for politiet, eller om det trettende i & skulle stoppes nar man er pé vei hjem fra
nattarbeid tidligom morgenen, om det irriterende i & vaere nodt til 4 gi med legitima-
sjon enda han er norsk statsborger.

Pi arbeidsmarkedet handler erfaringer med rasisme for eksempel om jobber
man nesten har fatt over telefon — men ikke far allikevel, nér arbeidsgiveren spor
etter navnet. Bade blant guttene og jentene er det mange som sier at man er nodt
til & mote opp pé en arbeidsplass og forsoke a gi et godt inntrykk, for skriftlige
soknader far man aldri svar pa.

Det handler altsa om en serie erfaringer mange unge har med 4 utskilles som
annerledes. Na vil jeg se pd hvilke umiddelbare reaksjoner de det gjelder har pa
disse erfaringene, for jeg vender meg mot de identitetsmessige konsekvenser er-
faringene har.



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 75
Reaksjoner pa rasisme og diskriminering

Nar det gjelder reaksjoner pa rasisme og diskriminering, ser jeg to motsatte
tendenser: Den ene er bagatellisering av hendelsene og uttrykk for forstielse for
dem. Den andre er overfolsomhet, hvor all motgang tolkes som uttrykk for
rasisme. Men en person som uttrykker den ene holdningen, kan i en annen
sammenheng uttrykke den andre. Kanskje henger det sammen, fordi alt det
negative man finner seg i, men ikke glemmer, sammen med alle piminnelsene
man fir hver dag om sin annerledeshet, for eksempel i form av uskyldige sporsmal
om hvor man kommer fra osv., forer til en psykisk innstilling hvor man hele tiden
er parat til & tenke at den etniske dimensjonen er relevant for interaksjonen.

Hos noen fir man inntrykk av at mange nordmenns negative holdninger
bare er et livsvilkir man skal akseptere pa samme méte som varet: Det nytter
det ikke & hisse seg opp over eller ta seg nar av. Kommer ytringene fra barn eller
fra gamle, er de unnskyldt. Zobia forteller om sitt arbeid pé et pleichjem: "Det
er jo noen eldre mennesker. De er ikke vant med sanne folk fra andre land, sd de
kan bli sinte og vil ikke at vi skal stelle dem. (Det har du opplevd?) Mm. Nar de
ser at jeg er morkhudet, liksom. (Hvordan har du reagert pa det, da?) Jeg forstar
jo hvorfor de gjor sdnn, da, s jeg synes det er helt greit. De er jo utrygge og redde.
De har jo sine tanker om det, og det kan de ikke gjore noe med. (Men hvordan
har dere lost det?) Det er en annen som gir og steller dem. Eller hvis jeg er alene,
sa sier jeg at det er bare jeg som er her og kan hjelpe deg, og hvis du vil ha hjelp
av meg, sa kan jeg hjelpe deg. Jeg vil bare hjelpe deg og ikke gjore noen ting (ler
litt). (Hvordan har kollegene dine reagert pa det?) De har jo forstielse for det,
da. De har jo hatt kollegaer for som hadde en annen kultur og bakgrunn fra andre
land, sa det har jo skjedd for. Si de har jo fortalt megat den og den pasienten er
sann og sier at de liker ikke utlendinger og sinn. S& gar vi ikke til dem som ikke
liker det, da.” Her synes jeg Zobia gar svart langt i 4 akseptere andres manglende
aksept av henne. Men i sammenheng med at Zobia fulgte moren til legen, og sa
at en pasient som var kommet senere, kom inn til legen for hennes mor, virker
det for meg overfolsomt nir hun tenker at dette handlet om diskriminering —
selv om det selvsagt kan hende hun har rett. P4 jobben opplever hun at den et-
niske dimensjonen gjores relevant i en rekke situasjoner hvor den burde vare
irrelevant — hun vil bare hjelpe klientene, og vil interagere profesjonelt og
medmenneskelig. Sa er det neppe sd underlig at hun selv kan gjore denne dimen-
sjonen relevant i situasjoner hvor den kanskje ikke var relevant for de andre
interagerende.



76 ANNICK PRIEUR

En pasient som gir foran i keen, eller en urettferdig behandling til eksamen,
en lerer som sier man har en stygg handskrift, en jobb man ikke fikk — hver enkelt
hendelse kan vare utslag av rasisme, men sannsynligvis er ikke alle det. Vi som
er lyse i huden kan ogsa fortelle mange historier om urettferdighet vi er blitt ut-
satt for. Men Igbal opplever negative holdninger og mistenksomhet daglig,
knyttet til en rekke sma handlinger, som nar han bes om 4 signere en utbetaling
en gang til pa posten, eller blir spurt pa politistasjonen om han er der fordi han
er innkalt, eller bare det irriterende i at folk som oppgir navnet sitt til ham tror
de ma stave det. I alle disse situasjonene opplever han at en etnisk dimensjon blir
gjort relevant mens den skulle vare irrelevant, og at den blir gjort relevant pa en
negativ mate. Dermed blir det til en serie av sma krenkelser i hverdagslivet.
Samtidig karakteriserer han seg selv som "harsir”, som “for folsom” og “opptatt
av smating”, men understreker at det er han blitt fordi det faktisk er si mange
ting han blir utsatt for.

Rasisme handler om reduksjon av et menneske til etniske kjennetegn: Bare
disse tegn gjores relevante, eller de fir std som tegn for noen negative trekk (er
man svart, er man ogsd dum eller lat eller urenslig eller kriminell eller ....). Men
en reduksjon kan vere sirende selv nir det er noe positivt man blir redusert til.
Louis sier: "En jente sa til meg: 'nar jeg tenker negre, si tenker jeg deilige’, ikke
sant (...) Det betyr jo at man ikke er noen ting, man er bare 'neger;, liksom, s& har
man fin kropp og er deilig” Han har opplevd det nedverdigende i at fargen
reduserer ham til et kjonnsobjekt — slik mange kvinner opplever, men hvite menn
ikke opplever. ”’Man snakker jo ikke om en ‘deilig hvit kar}’ som Louis papeker.

Nar man begynner 4 tolke all motgang som rasisme og diskriminering, har
man selv tatt denne reduksjonismen til seg, og tror man selv blir behandlet av
andre primert utfra etniske kjennetegn. Man gjor selv den etniske dimensjonen
overordnet, og lar den definere en selv — fordi man ikke kan unnslippe & bli
definert ut fra den. Og nir man uttrykker forstaelse for fordommer, ligger det i
det en aksept av at den etniske dimensjonen skal fa vere relevant.

En form for forstaelse for rasisme ligger i den problemdefinisjon flere gir: at
problemet er generalisering, eller at mange fir skylden for noe det noen fi gjor.
Da uttrykker man forstaelse for at nordmenn kan ha negative holdninger til noen
innvandrere, men beklager at det rammer flere enn det burde. For eksempel synes
Kiran det er synd nordmenn ikke skiller mer mellom innvandrere og flyktninger:
”Folk som ikke kjenner meg ellers, som bare har mott meg et par ganger og ikke
vet si mye om meg, de kan jo tro at jeg er flyktning og liksom lever pé deres
penger i deres land. (...) De fleste nordmenn tror at alle som er morkhudet lever



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 77

pa sosialen eller lever pa trygd og er flyktninger som lever pa staten og det synes
jeg er litt synd, for vi, i familier som jeg kjenner, vi jobber og er ikke avhengige
av noen pi en mate.”

En annen form for forstaelse for nordmenns fordommer ligger i uttalelser
om at det finnes rasisme pa begge sider. Zafar sier foreldrene hans er like rasistiske
som mange nordmenn: "De skal ikke godta rasisme utenfra, men jeg synes de er
faen sa mye rasister selv. Tenk pa det der med kvinnesyn, sinn som pappa sier
‘norske jenter, de bare skiller seg) og alt mulig sann. Den norske kulturen er ikke
bra, ikke sant.”

I sin bok om en narmest forgjeves jakt pa rasisme i hverdagen finner Inger-
Lise Lien (1997) ogsa stor forstielse blant norsk-pakistanere for en del nord-
menns negative holdninger til dem. Hennes konklusjon er at andre skal vare
forsiktige med & anvende den dramatiserende betegnelsen “rasisme” om er-
faringer de som utsettes selv bagatelliserer eller viser forstielse for. Jeg har en
annen reaksjon pa disse funn: Rasisme blir ikke et mindre problem om det finnes
rasisme pa begge sider, eller om de som utsettes for den forstir den eller finner
seg i den. I en del tilfeller ser jeg det som rystende at de det gjelder, finner seg i
sa mye som de gjor. Og, som jeg na skal vise, uansett om de finner segidem eller
ikke, forstar dem eller ikke, har erfaringene i en del tilfeller store konsekvenser
for deres opplevelse av tilhorighet, og medforer storre avstand til den norske
majoritetsbefolkning.

Rasismens identitetsmessige konsekvenser

Etnisk identifisering springer i forste omgang ut fra familien. Men i neste omgang
er det noe som kan forsterkes eller modifiseres i det omgivende samfunn, og det
er de siste prosesser jeg her vil fram til, etter & ha sett pa hva som skjer i familien.

Et individs identifisering med en etnisk kategori er et resultat av en fortolk-
ningsprosess, hvor det som fortolkes i stor utstrekning er andres fortolkninger
av en selv. I denne sammenhengen har familien den viktigste rollen. Her fir in-
dividet et navn og et sprak, og lerer en rekke kulturelt spesifikke praksisformer
(mat, musikk, kler ...), og til en viss grad ogsa kulturelt spesifikke vereméter og
folelsesstrukturer (vise respeke for foreldre, oppleve seg forpliktet i forhold til
dem ...). I et samfunn hvor de fleste andre ikke har samme sprak, praksisformer
og folelsesstrukturer kan det innebare at et barn far en tidlig erfaring av forskjel-

lighet. Med tiden har barnet oppdaget at forskjellene ikke bare er tilfeldige eller



78 ANNICK PRIEUR

individuelle, men handler om etnisk eller religios tilhorighet. Kanskje har barnet
spurt hvorfor det ikke far spise polser, og fitt vite at det er fordi det er pakistaner
eller muslim, og dermed fitt en kategori  henge senere erfaringer pd, i et forsok
pa & forstd hva det vil si & vare pakistaner eller muslim (jf. Ivar Frones 1994, som
gir flere eksempler pa at i en sosialiseringsprosess kommer ofte begrepene og
kategoriene for innholdet). Hanif forteller at foreldrene hans brukte hans “paki-
stanskhet” som begrunnelse i oppdragelsen: "Jeg skulle vare inne da og da, og
det fir du lov til & gjore, og det far du ikke lov til & gjore, det er kulturen vir, ikke
glem hvor du er fra, liksom. Den konstante piminnelsen om hvor jeg er fra, at
dette her ma du huske. Og ikke bare hjemmefra, men ogsé ute blant folk. Det er
pakistanere, og du er en pakistaner.” Stadige pAminnelser leder naturligvis mot
at et barn vil ta identifiseringen til seg.

Den etniske identifiseringen er uatskillelig knyttet til familietilhorigheten.
Det er selvsagt. Men ogsd nar identifiseringen med foreldrenes etnisitet er svak,
og identifiseringen som norsk desto sterkere, kan jeg se at familien har stor be-
tydning. Blant de intervjuede som har den svakeste opplevelsen av tilhorighet
til sine foreldres etniske gruppe, er det flere som har hatt en konflikt med
familien, og ensket et brudd med den.

Et eksempel er Omar, som kom til Norge fra Tyrkia da han var fire ar. Han
husker at han for det bodde hos en bestemor som slo ham, noe som kanskje la et
grunnlag for & forbinde Tyrkia med noe negativt. Han ser sine jevnaldrende i
Tyrkia jobbe hardt og vere fattige, og han synes omgangsformene er stive. Det
mest positive han har  si om Tyrkia er at maten er god, at det er gode strender
og at det er billig der — altsa de samme tingene som en hvilken som helst turist
ville fremheve. Foreldrene har mange tyrkiske venner som de omgis mye, men
Omar vil ikke veere med nér de motes: > Tyrkisken min er ikke like god som deres,
liksom, sa jeg far ikke prata med dem. Og sa prater de bare om tullete ting som
jeg ikke synes er noe interessante.” Omar har lenge folt seg utenfor i familien og
sokt seg vekk fra den: "Nar familien min skulle pa ... det var masse tyrkiske
familier og sant, en haug med damer og mannfolk og unger og sann... (Sinne
fester og sann?) Ja. Vi dro ut for & grille, ikke sant, sa da ble jeg litt flau, og ... her
kommer alle svartingene’, og s sto det masse norske, ikke sant. Da tenkte jeg:
’hva sier de om oss?” Og jeg har provd 4 unngi det, da, liksom, prevd 4 kutte ut
det og provd 4 vere sammen med norske folk hele tiden.” Han ser sin egen familie
med et utenfrablikk, slik han forestiller segat "norske” oyne ser den, og skammer
seg over det han ser. Han vil ogsé vekk fra drabantbyen hvor familien bor, og
dremmer om sosial oppstigning: 4 tjene mange penger og 4 bo pé vestkanten.



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 79

Han har en alminnelig arbeiderklasselonn, og bruker en stor del av den pé dyrt
merketoy, men mener at nar han gir pa vestkantungdommens motesteder, synes
det godt pad ham hvor han kommer fra likevel, og han kaller seg selv en “astkant-
snobb”. Han har en norsk kjereste, som har en borgerlig bakgrunn og bor pa
vestkanten. Han er pen for 4 la seg dope som kristen hvis han skal gifte seg med
henne.

Omars kritikk av det tyrkiske kan leses som symbolsk vold (jf. Bourdieu og

Wacquant 1993), at han har tatt inn over seg den allmenne nedvurderingen av
“svartinger”, og sa soker 4 slippe fri fra denne nedvurderingen selv ved 4 komme
vekk fra det tyrkiske miljoet, pA samme mate som han har tatt de dominerendes
verdsettelser til seg og onsker seg vekk fra drabantbyen og arbeiderklasselivet.
Men samtidig er det mange rent familizre grunner til at han kan ha fatt dette
onsket om avstand. Han har alltid felt seg utenfor i familien, og tilsidesatt i for-
hold til sine sosken, og kan ogsa ha hatt grunn til 4 ville legge avstand til en far
med alkoholproblemer og en lang voldsdom bak seg.
I Omars tilfelle understrekes bruddet med familien gjennom et brudd med den
etniske tilhorigheten. Men si er det at de ovrige omgivelsenes definisjon av de
det gjelder fir betydning. For lar det seg gjore for dem & fa gjennomslag for en
selvdefinisjon som norsk?

For Omar lykkes det ikke helt, men for Cemal er svaret ja. Han har fram til
intervjutidspunktet beveget seg mellom norske og tyrkiske miljoer, med like stor
letthet begge steder. Etnisk identifisering er for ham et refleksivt prosjeke, hvor
han har flere muligheter: ”Jeg spor meg selv: Skal jeg ta et valg? Skal jeg bli mer
norsk? Eller skal jeg fortsette sinn som na, at jeg ikke gir slipp pa det som er det
tyrkiske?” Det har jeg faktisk hatt avveininger i. Kanskje holde meglitt unna det
tyrkiske miljoet, og det som har med Tyrkia 4 gjore. Ikke fordi jeg ikke liker det,
men fordi jeg vil eksperimentere litt med meg selv. Hva vil skje hvis jeg hadde
gjort detiet ar? Jegvil gjerne se den forandringen, hvis jeg kun er i et rent norsk
milje. Hvordan vil det forandre meg, min personlighet?” Cemal er i ferd med &
avslutte sine studier og skal seke arbeid. Det kan verken ses eller hores pd ham
at han har tyrkisk bakgrunn. Det kan heller ikke ses eller hores pa ham at han
kommer fra en arbeiderklassefamilie i en drabantby i Oslo est. S& hvis han vil bli
tatt for & vaere en velutdannet og borgerlig, ung, norsk mann, s er det bare navnet
som star i veien. Og han overveier 4 skifte navn.

Men denne valgmuligheten er det fa som har. Det klareste moteksempelet
til Cemal er Daniel. Daniel kommer fra en diplomatfamilie, og det var en selv-

folge at han skulle ha hoy utdannelse. Han har alltid bodd i de beste strok i de



80 ANNICK PRIEUR

byer han har bodd i og gatt pa de beste skolene, han snakker seks sprik flytende,
og stilte etter avsluttet utdannelse med de beste kvalifikasjoner for en stilling
innenfor internasjonal handel. Hans klassebakgrunn skulle ha gitt ham et langt
bedre utgangspunke for inntreden i borgerskapet enn Omar og Cemal har. Men
Daniel fikk ikke arbeid (i Danmark, hvor han bodde). Og han visste det kun var
én grunn til det: At han er svart, av afrikansk opprinnelse. Etter en lang serie med
avslag pa jobbseknader, og i en desperat okonomisk situasjon (kjeresten ventet
barn, og han var for stolt til & be sin far om hjelp), tok han pa seg en “oppgave
innenfor internasjonal handel”: Han smuglet et parti narkotika til Norge, og ble
tatt. Jeg motte ham i et fengsel. Ecter et helt liv i forskjellige europeiske land, kan
han ikke omtale det afrikanske opprinnelseslandet som "hjemlandet” uten &
bruke anforselstegn. "Jeg tenker som en europeer, helt sikkert, men folk fra Eu-
ropa vil aldri se meg som en europeer, pa grunn av hudfargen min. (...) Det er
noe man ikke kan ta fra meg, at faren min er fra Afrika. Og det er jeg stolt av
selvfolgelig. Det er svert viktig for folk a forsta, at selv om man kommer fra et
u-land, sa betyr det ikke at man ikke har samme evne til & forstd ... eller til & leve
som en fra Europa.” Han framhever igjen sin utdannelse og sine sprikkunn-
skaper. Men han opplever altsa at disse aspekter ved hans selvidentitet stilles helt
i skyggen av hans hudfarge, som gjor at han av andre defineres som afrikaner, og
med det som uvitende, tilbakestiende eller hvilke konnotasjoner det né har. Sa
ogsa for ham er etnisk identifisering et refleksivt prosjekt, men uansett hvor mye
han reflekterer og hva han selv velger, er det ikke et valg han fir gjennomslag for:
Hans egen identifisering som europeer stoter mot andres identifisering av ham
som afrikaner.

Tariq forteller at mange sier til ham at han er norsk: "Men samme hvor godt
integrert jeg er i det norske samfunnet, samme hvor mye jeg oppfatter meg som
norsk, samme om jeg har pa meg Telemarkgenser og gir pa Telemarkski, si er
det Tariq Q., hudfargen og religionen, det kan jeg ikke gjore noe med. Det er et
par ting du ikke kan forandre i livet, og det er jeg egentlig glad for. Jeg er stolt av
det jeg er” Na finnes det jo de som forandrer bade navn og religion, men det
kunne han ikke tenke seg, og uansett vil hudfargen sta igjen. Han blir stadig ut-
satt for paminnelser om at han ikke oppfattes som norsk, og det gjor at han pi
tross av at han er fodt i Norge, er norsk statsborger og synes han har et langt
bedre kjennskap til norsk sprik, samfunn og kultur enn til pakistansk, sier: ?Vi
foler oss ikke hjemme i Norge, sann er det bare. Du blir ikke akseptert her” Tariq
barer med seg noen synlige kroppstegn, som vekker bestemte reaksjoner i omgiv-
elsene: Han stoppes av politiet, trakasseres av andre soldater i leiren, avvises av



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 81

arbeidsgivere, utskjelles av kjeresters modre, osv. osv. Tariq tror at det egentlig
handler en del om misunnelse. Jeg kan godt forestille meg at mange norske menn
kan bli provoserte over at han har gode skoleresultater, er veltalende og selvsikker,
og har et utseende og en varemate som opplagt gir ham et godt drag pa jenter.
De negative reaksjonene kommer fra norske som ikke kjenner ham godt. Mange
som kjenner ham godt, sier i stedet de betrakter ham som norsk. Men ogsé det
er en form for paminnelse om annerledesheten, for nar det overhodet blir sagt,
er det fordi oppfattelsen av ham som ikke-norsk hele tiden er til stede som en
mulighet. Og nir det er en uttalelse som fir noe velmenende over seg, er det
fordi den ytres innenfor rammen av et sosialt dominansforhold, i en kontekst
hvor det ikke-norske er nedvurdert i forhold til det norske. En konsekvens av
hans erkjennelse av at han aldri kan bli akseptert i Norge, er at han né regner
med at han kommer til & gifte seg pakistansk.

Gabriel har vokst opp i Norge, og det var en temmelig blandet opplevelse 4 be-
soke Chile som voksen. Men han vil likevel tilbake” til Chile nar han blir gammel:
"Det er vel bare at du foler ... foler liksom aldri at jeg horer til her uansett. Det vil
jeg aldri pa en mate. Og om jeg foler det, si far jeg meg en pa trynet rett rundt
hjornet, en eller annen idiot som slenger en eller annen melding, liksom. (...) Skal
hele tida bevise at du liksom er norsk, ikke sant, uansett hvor godt jeg kan spréket,
hvor dyktig jeg er pa ting, si far jeg hele tida: ‘du er svart” Han mener de fleste
nordmenn er skeptiske til innvandrere. ”Jeg har full respeke for at folk er glade i
landet sitt og synes fjorder og bekker og skauen er kjempeartig. Klart jeg ogsa synes
det er pent, men det er ikke noen vits i & drive og rakke ned pa folk fordi de er fra
Pakistan eller India... det har ikke noe med skauen & gjore, altsi. Forste dag pé jobb
i dag, jeg har vert pa ferie og greier, da fikk jeg litt den derre folelsen altsd ‘den
eneste svarte mannen inne i lokalet er meg, liksom. Jeg blir litt pissed off, jeg blir
litt sinn ... ekkel vibbe liksom, jeg far kip vibbe. S& kommer det folk inn og be-
gynner 4 slenge sinn halv-negervitser. (...) Og si samme vanlige spersmalet, det er
jo kanskje greit nok, liksom ... ’Ah, sa flink du er il & prate norsk, hvor lenge har
du bodd ilandet?’ Faen, kan de ikke bare ta personen for det han er, liksom.” Det
verste er uvitende, eldre mennesker, sier han: "Pa landhandleri ute pa landet si
liksom folger de etter deg. Du skal inn og kjepe melk og bred ... Jeg er faen ikke
interessert i & rappe en dritt av dem. Men likevel, s& har de allerede domt deglenge
for du liksom har fict tid til 4 gjore noe” Han vil n gjerne flytte til et strok med
flere “svarte’, for & slippe 4 skille seg ut. Og pa lenger sike vil han altsa flytte til Chile.

Jeger blitt slatt av at mange av de intervjuede, som er vokst opp med norske
lekekamerater, og uten 4 fole seg annerledes enn norske barn, i lepet av tendrene



82 ANNICK PRIEUR

har utviklet en stadig sterkere tilhorighet til foreldrenes etniske gruppe, og i tjue-
arene nesten utelukkende har kontakt med andre med samme etniske bakgrunn.
Flemming Regilds (1995) sper i sin bok om unge innvandrere i Danmark om
det er i ferd med 4 bli bygget en bro mellom innvandrere og danske, i form av
utvikling av flerkulturelle miljoer. I mitt materiale blir jeg slatt av at denne be-
vegelsen ofte gar tilbake igjen i overgangen fra ungdomstid til voksenliv. Og jeg
tror en viktig kilde til det ligger i forhold knyttet til kjonn (se ogsa Morck 1994,
1998). Flere jenter jeg har intervjuet, har fortalt at det i tenarene ble vanskelig &
opprettholde vennskap med norske jenter, fordi de selv ble holdt s strengt
hjemme og de norske jentene enten ikke forsto at innvandrerjentene godtok for-
eldrenes strenge regler, eller ikke forsto at innvandrerjentene ikke var like inter-
esserte i forelskelser, fester og drikking som de selv var. Innvandrerguttene har
vanligvis storre frihet enn sestrene deres har, men ogsa de hentes inn igjen, av
presset som ofte rettes mot dem om at de skal gifte seg tidlig. Godtar de det, be-
finner de seg bratt i en helt annen livssituasjon enn deres norske kamerater.
Videre er guttenes omfattende erfaringer med rasisme med til & forsterke av-
standen til det norske, selv om det ikke nedvendigvis betyr at det er foreldrenes
etniske gruppe de sa identifiserer seg med (jf. Philly Desais 1999 analyse av
bengalske gutters maskulinitetsform som et svar pa rasismen i England, eller Ove
Sernhedes 1999, 2001 innfelende studie av hip-hopperes opplevelse av et
“utanfdrskap” i forhold til det svenske samfunnet).

I kraft av 4 tilbringe en sterre del av livet utenfor familien, har guttene en
storre mulighet for & kunne utvikle andre tilherigheter enn til foreldrenes folke-
gruppe, og det er gutter i denne situasjonen jeg har brukt som eksempler. Men
det er ikke tilhorigheten som 'norsk’ som &pner seg for dem — med unntak av
for Cemal. Cemal skiller seg fra de andre ved at han ikke er berer av noen fysiske
eller spraklige tegn pd hans innvandrerbakgrunn. Spillerommet for valg og re-
fleksivitet med hensyn til tilhorighet er derfor langt storre for ham enn det er
for de andre. Jo merkere hudfargen er, jo mer en utseendemessig atskiller seg fra
majoritetsbefolkningen, jo flere paminnelser vil en fa om at en ikke oppfattes
som norsk. Andre forhold, som man ogsa i begrenset grad styrer selv, er ogsa
gjenstand for slike fortolkninger: et navn, en méte & snakke pa, en aksent, en
religion. Dette legger sterke begrensninger pa ens identifiseringsmuligheter. Det
som sa skjer, ser i noen tilfeller ut til 4 vare en utvikling i retning av en iden-
tifisering tilbake til foreldrenes folkegruppe, i andre tilfeller til 4 vare en utvikling
i retning av noe tredje — som i det innledende eksempel Jacks tilfelle, hvor han
utviklet en identitet som “svart” (se ogsa Prieur 1999).



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 83

Denne form for begrensninger kan, pé territorier hvor det er svarte som be-
stemmer, ogsa hvite utsettes for. Simon Jones (1988) forteller om hvite reggeac-
fans i Storbritannia, med dreadlocks og det hele, men som trues vekk fra
dansegulvet pa utesteder jamaicanere definerer som deres egne — den hvite
hudfargen er et tegn som i denne sammenhengen utelukker dem fra en iden-
tifisering. Men eksempelet viser vel ogsa at det i vestlige samfunn kun er mindre
og relativt lukkede rom hvor det er de svarte som har definisjonsretten, mens
majoritetsbefolkningen har definisjonsretten i det offentlige rom.

I Alejandro Portes og Rubén Rumbauts (2001) store undersokelse av annen
generasjon innvandrere til USA, gis det mange eksempler pd hudfargens betyd-
ning. Ett er de vestindiske innvandreres situasjon. Kulturelt og sosialt har de ikke
sa mye til felles med den innfedte svarte befolkningen, men omgivelsene iden-
tifiserer dem hele tiden med denne gruppen. Dette forholder de seg s til gjen-
nom enten & markere en forskjellighet ved for eksempel & beholde eller innlere
seg vestindisk aksent, eller tvert imot ved 4 godta identifiseringen ved 4 oppta
svarte amerikaneres sprak og stil. Merkhudete etterkommere av innvandrere viste
seg gjennomgiende & vare mer pessimistiske med hensyn til integrasjon enn de
ovrige. Forskerne intervjuet de unge pa to tidspunkter, og fant at i lopet av de
ca. fire ar som var gitt, hadde de av europeisk avstamning okt sin identifikasjon
med USA, mens for alle andre grupper hadde identifikasjonen med opprinn-
elseslandet okt, ved siden av identifikasjon med andre overgripende kategorier,
som for eksempel "Latino”.

Jeg leser Portes og Rumbauts funn som tegn pa de samme prosesser jeg her
har beskrevet i en norsk sammenheng: Omgivelsene setter begrensninger for
hvem som kan betraktes som henholdsvis amerikanske eller norske, og i den
sammenheng har hudfarge en stor betydning. Gjennom ungdomstiden forer en
rekke erfaringer med utskillelse til en forsterkning av opplevelsen av
annerledeshet i forhold til majoritetsbefolkningen.

En kritikk av teoretisk identitetsteori

Et konstruktivistisk perspektiv pa identitet innebarer 4 se at en etnisk identitet
ikke har et essensielt innhold eller et essensielt grunnlag. Som jeg her har vist,
betyr det imidlertid ikke at individer har stor valgfrihet eller stort spillerom med
hensyn til sine identitetsutforminger. Individene begrenses av at tegn har sosialt
etablerte betydninger, og mange av disse tegnene kan individene ikke manipulere



84 ANNICK PRIEUR

fritt med. Frihetsgradene nar det gjelder klesstil er stor, mens den er uhyre liten
nir det gjelder kroppslige og spriklige tegn. Navn, religion og innsosialiserte
veremiter plasserer seg imellom.

Mennesker konstruererer sine identiteter i interaksjon med andre. Det er
umulig & ikke forholde seg til andres fortolkninger av en selv, i alle fall nir det
gjelder identiteter som enten har et kroppslig utgangspunkt eller bestemte,
kroppslige uttrykk. Jeg kan se megselv som ateist eller som venstreorientert eller
som operaelsker uten & gi det et kroppslig uttrykk, og uten at andre mennesker
vil tilskrive meg disse identiteter uten 4 kjenne meg. Mine muligheter til & kon-
struere en identitet uavhengig av andres lesning av meg er langt mer begrenset
nar det gjelder kjonn og alder. Selv om en kjonnsidentitet ikke er gitt av kjonns-
organene, fortolkes vare kjonnede kropper som identitetsberende. Man kan for-
tolke seg som kvinne selv om andre fortolker en som mann, og man kan fortolke
seg som ung selv om andre fortolker en som gammel. Disse bruddene viser at
ingen identitet er essensielt gitt. Men nér de aller fleste fortolker seg selv i samsvar
med andres fortolkninger av en, viser det at kroppens tegn har sterke, sosiale be-
tydninger, og disse betydningene er det vanskelig for enkeltindivider 4 frigjore
seg fra.

Det kroppsbundne ved etnisitet ligner det som betegnes som rase. Og raser
finnes ikke i en absolutt forstand, i alle fall ikke i betydningen klart avgrensbare
grupper av mennesker med distinkte kjennetegn. Men utseendemessige for-
skjeller mellom mennesker finnes, og pa tross av mange unntak er det en
sammenheng mellom disse forskjellene og hvor i verden man bor. Alle vet at de
fleste mennesker i Afrika har mork hud ogkrollete har, mens de fleste mennesker
i Asia har gyllen hud og glatt hir osv. S pa tross av alle unntak blir hudfarge
sammen med en rekke andre fysiske kjennetegn og det sprik man snakker eller
den aksent man har fortolket som tegn pé etnisk tilherighet. Andres fortolkning
behover ikke stemme med ens egen tilhorighet, noe for eksempel barn adoptert
fra andre land svert ofte erfarer. Men igjen: For de fleste er det et samsvar mellom
egen opplevelse av tilhorighet og den fortolkning andre har av en med grunnlag
i kroppslige og spraklige kjennetegn.

Rasisme er en form for essensialisme, i den forstand at det knytter seg til en
oppfattelse av en identitet som en essens: Lille Anna liker & pynte seg fordi hun
er jente, Asta er sur fordi hun er gammel, Ali er mannssjavinist fordi han er araber
osv. En konstruktivistisk oppfattelse vil i stedet betegne eksemplene som méter
kulturelt bestemte forestillinger/representasjoner konstruerer sosiale identiteter:
A vare jente, & vere gammel eller & vare araber tildeles en bestemt mening i en



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 85

bestemt sosial eller kulturell kontekst. Dermed er det en grunnleggende relati-
visme i det konstruketivistiske synet: Det kunne vare annerledes i en annen kon-
tekst. Men man kan ikke slutte fra kulturell relativisme (altsd at det finnes
variasjon mellom kulturer med hensyn til hvilken mening det har & vare
jente/gammel/araber) til individuelle valg, ettersom vi har begrenset mulighet
til & velge hvilken kultur vi tilherer.

Implisitt har jeg her fort en polemikk mot en forstaelse av moderne iden-
titeter som jeg anser Anthony Giddens som den fremste, eller i alle fall mest inn-
flytelsesrike, representant for. I boka Modernity and Self-Identity (1991/1996)
hevder han at moderniteten endrer sosialt liv og de mest personlige aspekter av
vare erfaringer. En oket diversitet i sosiale forhold, kontekster og interaksjons-
steder motvirker en enkel identifisering av individer med en gitt og fast identitet,
for samme person kan skifte mellom subjektposisjoner etter hvilke kontekster
en inngér i. Dette forer til multiple fortellinger om selvet. Selvets refleksive pro-
sjeke bestar i & opprettholde sammenhengende, men konstant reviderte bio-
grafiske fortellinger. Tradisjoner mister sitt grep, og livsstilsvalg blir viktigere for
konstitueringen av en selvidentitet (Giddens 1996: 26): "Modernitet er en post-
traditionel orden, hvor spergsmalet "Hvordan skal jegleve?” mé besvares gennem
dag-til-dag-beslutninger om, blant meget andet, hvordan man skal opfere sig,
hvilket toj man skal tage pd, hvad man skal spise — et sporgsmal, som ogsi ma
fortolkes i lyset af den tidsbestemte udfoldelse af selvidentiteten.” Og videre
(op.cit.: 100): "Under hoj-modernitetens betingelser folger vi ikke alene be-
stemte livsstile, men er i vasentlig forstand ogsa tvunget til det — vi har ikke andet
valg end at veelge” Giddens fortsetter (op.cit.: 102): At handle og engagere sig
en verden bestiende af mange valg vil sige frit at valge mellem alternativer, sa-
fremt de vejvisere, som traditionen udgjorde, nu er tomme.” Hvis man allikevel
folger tradisjoner, er det ogsa resultat av et valg. Med disse formuleringene synes
jeg Giddens beveger seg svart langt i retning av voluntarisme, av & se mennesket
som formet av sine egne valg. Men han trekker seg inn igjen, og garderer seg mot
kritikk ved & understreke bade at ulikheter bestir og at valgmulighetene for
mange er temmelig begrensede. Hans poenger at bevisstheten om andre livsstiler
skaper en refleksivitiet ogsa nir en ikke har serlig stort handlerom. Eksempelet
her er en svart alenemor som ikke har ekonomiske muligheter til & leve
annerledes enn hun gjor, men kunnskapen om andre muligheter gir henne likevel
et refleksivt forhold til sin situasjon. Han sier ogsa at ulikhet etter klasse, kjonn,
etnisitet med mer delvis kan defineres ut fra ulik adgang til selvrealisering og
empowerment, altsd ut fra en begrensning av valgmulighetene.



86 ANNICK PRIEUR

Thomas Ziches (1989a) forstaelse av tidens nye mulighetshorisonter minner
om Giddens’ forstielse. For Ziehe handler disse horisontene om dilemmaer, om
en frigjoring som har omkostninger og som vekker motreaksjoner. For ungdom
blir identitet noe som erobres og utproeves i et kontinuerlig identitetsarbeid
(Ziche 1989b 5. 44). Men han understreker at dette ikke betyr at alle muligheter
star dpne for de unge, og henviser til Niklas Luhmann som har beskrevet en fol-
else av at 7alt skulle kunna vara annorlunda, men jag kan knappast férindra
nigonting” (Ziche 1989b s. 55). Han viser videre til at ekonomiske nedgangs-
tider har forandret noen ungdomskulturers valg av fattigdom og av 4 sta utenfor
samfunnet til noe de er tvunget til, og nevner i den sammenheng at unge med
middelklassebakgrunn vil vere bedre stilt enn unge fra arbeiderklassen. Det er
tydelig at Ziche er klar over begrensningene som omgir de unges identitetspro-
sjekter, men det er ikke dem han har i fokus.

Giddens og Ziche har selvfolgelig rett i at det skjer en avtradisjonalisering
og en frisettelse, med storre krav til refleksivitet. Dannelsen av nye identitets-
former, som ikke er nedarvet eller tilskrevet utenfra, er ogsd dpenbar. Men det
er ogsa penbart at et kroppslig og et sosialt utgangspunke setter grenser for den
enkeltes muligheter. Min foregiende analyse er noen spesielle eksempler pa be-
grensning av livsutforming etnisk bakgrunn gir og som man kan finne hvis man
tar seg bryet med empiriske studier. Etter min oppfattelse er det ikke vanskelig &
finne hvordan ogsa alder, kjenn og klasse legger bestemte begrensninger for andre
grupper av mennesker i senmoderniteten. Dette kan vi for eksempel se i Dorte
Marie Sondergaards (1996) analyse av kjonnskonstruksjoner blant danske
studenter. Hun stotter seg blant annet til Giddens og hans forstéelse av det post-
radisjonelle samfunn, hvor et individ ikke fodes inn i pd forhdnd fastlagte livs-
menstre, og hvor personlig identitet derfor blir et mer unikt og personlig
utviklingsprosjekt enn det var i et mer tradisjonelt samfunn. Men hun under-
streker tvangen kraftigere enn Giddens gjor. For nér individet posisjonerer seg i
forhold til kjenn, kan det ikke velge fritt, men ma operere innenfor de grensene
kulturen setter. Det vil hele tiden st overfor en trussel om disintegrasjon eller
utstotelse hvis det posisjonerer seg pa miter som ikke kan forstés eller aksepteres.
Det er den samme type kulturelle grenser jeg her har forseke 4 avdekke, men
knyttet til etnisk identifisering.

Etnisk identifisering stotter seg til dels pd noen markerer som ikke lar seg
endre gjennom valg (utseende, aksent), til dels pa dyptgiende sosialisering, og
til dels pa stempling utenfra. Denne stemplingen kan, med et poststrukturalistisk
vokabular, betegnes som hvordan de samfunnsmessige diskursene om innvand-



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 87

rere og om bestemte folkegrupper eller religioner angir bestemte subjektposi-
sjoner. Med denne tilgangen griper man hvordan maktforhold former den
enkelte, eller, mer i trid med Foucaults formuleringer, utoves av den enkelte.

En som har studert etnisk identitet innenfor en poststrukturalistisk tradisjon,
er Stuart Hall (1990, 1992, 1996). Han ser identiteter som fiksjoner som markerer
en midlertidig, tilfeldig og delvis innsnevring av mening, som former for strategisk
posisjonering som gjor mening mulig, eller (Hall 1996: 6): ... points of temporary
attachment to the subject positions which discursive practices construct for us”
Kulturell identitet har ingen essens som kan oppdages, men er noe som hele tiden
produseres, og en posisjon som hele tiden skifter, og som star i forhold til en rekke
forskjeller — etter klasse, kjonn, alder, etnisitet, religion osv. Hver iser av disse dis-
kursive posisjoner er ustabil, ingen av dem lar seg fastholde som noe absolutt (Hall
1990). Hall (1992: 274) sier at selv om han ser noen problemer med dette per-
spektivet, er hans utgangspunke at han deler et syn pa moderne identiteter som
desentrerte, i betydningen fragmenterte eller dislocated. Dette betegner et tap av
en stabil folelse av selvet, knyttet til at individer star i en avstand bade til deres
plass i en sosial og kulturell verden og til dem selv. Hvis vi likevel opplever at vi
har en enhetligidentitet fra fodsel til dod, er det fordi (Hall 1992: 277): we con-
struct a comforting story or ‘narrative of the self” about ourselves”. En helhetlig
og koherent identitet er en fantasi. Umiddelbart synes jeg disse formuleringene
uttrykker et noe arrogant forhold til folks egne erfaringer: Erfarer man sin iden-
titet som konsistent og uproblematisk, bygger det bare pa en fantasi. Empirisk
avdekking av disse erfaringene blir vel da hensikeslost.

Hall (1992) spor hvilken betydning globalisering vil ha for nasjonale iden-
titeter, og diskuterer spesielt antakelsen om at den vil fore til kulturell
homogenisering og opplesning av nasjonale identiteter. Hall anser ikke na-
sjonalismers og andre partikularismers oppblomstring som en avkreftelse av
teorien om stadig storre fragmentering av identiteter, men anser det likevel som
et hoyst uventet fenomen. Hall mener det er den liberalistiske og den marxistiske
"metafortelling” som avkreftes, ettersom begge retninger hadde forutsagt at ra-
sjonalistiske og universalistiske verdier og identiteter ville vinne over tra-
disjonalistiske og nasjonalistiske. Hvordan fenomenet skal forstés, gir han ikke
noe bud pi. Men etter min mening viser nasjonalismens oppblomstring (eller i
hvert fall videreforelse) noen begrensninger i fragmenterings- eller in-
dividualiseringsteorien. Og jeg tror denne oppblomstringen kan ses i
sammenheng med fenomener jeg har kunnet se i en mikrososiologisk
sammenheng: Pa den ene siden unge innvandreres sterke familietilknytning,



88 ANNICK PRIEUR

lojalitet overfor sine foreldre og onske om & viderefore familietradisjoner, noe
som viser at det er de nare relasjoner som er de fremste kilder til identitet selv i
en tid hvor den enkelte moter et mangfold av impulser fra hele verden (jf. Pricur
2002 a,b). P4 den andre siden de begrensninger av individuelle identitetspro-
sjekter som pélegges utenfra og som denne artikkelen har handlet om.

For Pierre Bourdieu (Bourdieu og Wacquant 1993, Bourdieu 1999) er de sosiale
konstruksjonene strukturerte, ogde er strukturert ut fra samfunnsmessige dominans-
forhold. Med Bourdieus vokabular kan vi erstatte "diskurser” med “sosiale representa-
sjoner”, og tale om en strukturering ved at de mentale strukturer formes i homologi
med de sosiale strukturer. Bourdieu binder sammen indre forestillinger og selvfelelse
pa den ene siden og materielle og maktmessige fordelinger pa den andre. Representa-
sjonene av en etnisk gruppe understottes av en fordelingsstrukeur, hvor velstand,
makt og innflytelse fordeles sammen med sosial anerkjennelse. Hans sosiologi kan
ogsi gi et grep om kroppens betydning i denne sammenheng: De etnisk konnoterte,
kroppslige distinksjonene er noe av det minst formbare ved oss, og gjennom gjel-
dende fortolkninger og verdsettelser av disse (som igjen samsvarer med fordelings-
messige strukturer) legges det sterke begrensninger pa enkeltes livsprosjekter. Cemals
opplevelse av frisettelse er en luksus for en lyshudet og velutdannet ung mann, og selv
han tror han kan bli nede til 4 skifte navn hvis han skal eksperimentere med seg selv
som “norsk”. Hans tilfelle kan ogsa belyse begrensningene i en forstaclse av iden-
tifisering som performance: Det er ikke alle som kan fi lov til 4 iscenesette seg selv
som ‘norske’. Det er ikke alle som far hjelp fra publikum til & opprettholde forestil-
lingen, for & formulere poenget med Goffmans dramaturgiske vokabular.

Malet med artikkelen har vert & vise hvordan erfaringer med rasisme, for-
dommer og diskriminering inneberer innskrenkning av individers iden-
tifiseringsmuligheter, og dernest at denne innsikten kan benyttes til 4 reflektere
over noen problemer i nyere sosiologisk identitetsteori. En opplagt innvending
mot mitt resonnement kunne vare at teori og empiri her ikke passer sammen,
men det er faktisk akkurat det som er mitt poeng: problemet med disse iden-
titetsteorier er at de er utviklet med stor avstand til empiriske studier av dannelse
av identifiseringer og tilhorigheter — de er med Bourdieus betegnelse "teoretisk
teori”. Det er klart det eksempel jeg har valgt er spesielt, men etnisk identifisering
er neppe mindre viktig for majoritetsbefolkningen, den er formodentlig bare
mindre reflektert, noe som i sa fall understotter mitt resonnement. Kanskje
treffer individualiserings- eller fragmenteringsteoriene godt pa andre typer av
identiteter, som det & vare ateist eller venstreorientert eller operaelsker. Men min
pastand er at de ikke treffer serlig godt nar det gjelder identiteter eller sub-



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 89

jektiviteter som springer ut av grunnleggende, objektive sosiale differensierings-
former som kjonn, alder, sosial klasse og etnisk bakgrunn.

Noter

1. Med stotte i Franz Fanons kritikk av Jean-Paul Sartre for 4 intellektualisere den svarte er-
faringen, skriver Toril Moi (1995 s. 232) at Sartres problem er at han “ikke begriper at sub-
jektivitet og kropp ikke kan skilles, og resultatet er at han overhodet ikke fir tak i den svarte
erfaringens kroppsbundne natur” Man kan sporre om ikke store deler av nyere sosiologisk
teori har det samme problemet med & sammenkoble subjektivitet og kropp.

2. Her har jeg altsa gjort andre erfaringer enn Inger-Lise Lien (1997), som forteller at hennes
norsk-pakistanske informanter i meget liten grad har vert utsatt for noe de selv eller hun vil
betegne som rasisme. Blant mine informanter har noen ingenting  fortelle, men de fleste har
noe 4 rapportere, og noen har altsd meget. Dette svarer til hva Mette Andersson (1999) fant
i en studie av en tilsvarende gruppe ungdommer.

Litteratur

Andersson, Mette (1999) ”All Five Fingers are not the Same.” Identity Work
among Ethnic Minority Youth in an Urban Norwegian Context. Bergen: PhD
Dissertation, Faculty of Social Science, University of Bergen.

Bourdieu, Pierre og Loic J.D. Wacquant (1993) Den kritiske ettertanke. Oslo:
Samlaget.

Bourdieu, Pierre (1999) Meditasjoner. Oslo: Pax.

Brubaker, Rogers og Frederick Cooper (2000) "Beyond "identity”” Theory and
Society 29 (1), 1-47.

Desai, Philly (1999) Spaces of Identity, Cultures of Conflict: The Development of
New British Asian Masculinities. Thesis, Goldsmiths College, University of
London.

Finstad, Liv (2000) Politiblikket. Oslo: Pax.

Frones, Ivar (1994) De likeverdige. Om sosialisering og de jevnaldrendes betydning.
Oslo: Universitetsforlaget.

Giddens, Anthony (1996) Modernitet og selvidentitet — selvet og samfundet under
senmoderniteten. Kobenhavn: Hans Reitzel.

Gullestad, Marianne (2002) Det norske sett med nye oyne. Oslo: Universitetsfor-
laget.

Hall, Stuart (1990) "Cultural identity and Diaspora.” I: J. Rutherford (red.)
Identity. London: Lawrence & Wishart.



90 ANNICK PRIEUR

Hall, Stuart (1992) ”The Question of Cultural Identity.” I: Stuart Hall, David
Held og Tony McGrew (red.): Modernity and its Futures. Cambridge: Polity,
274-317.

Hall, Stuart (1996) "Who Needs "Identity’?” I: Stuart Hall og Paul du Gay
(red.): Questions of Cultural Identiry. London: SAGE, 1-18.

Jones, Simon (1988) Black Culture, White Youth. The Reggae Tradition from JA
to UK. Houndmills: MacMillan Education.

Lien, Inger-Lise (1997) Ordet som stempler djeviene. Oslo: Aventura.

Moi, Toril (1995) Simone de Beauvoir. En intellektuell kvinne blir til. Oslo:
Gyldendal.

Morck, Yvonne (1994) “Kon og generationer — muslimsk indvandrerungdom i
Kebenhavn.” 1 J. Liep, J. og K. F. Owig (red.) Komplekse liv. Kulturel
mangfoldighed i Danmark. Kobenhavn: Akademisk Forlag, 141-159.

Morck, Yvonne (1998): Bindestregsdanskere: Fortellinger om kon, generationer
og etnicitet. Kobenhavn: Forlaget Sociologi.

Portes, Alejandro, and Rubén G. Rumbaut (2001) Legacies. The Story of the
Immigrant Second Generation. Berkeley: University of California Press.
Pricur, Annick (1999) “Respekt og samhold. Unge innvandrermenn,
kriminalitet og maskulinitet.” I: A-M Jensen, E. Backe-Hansen, H. Bache-
Wiig og K. Heggen (red.) Oppuekst i barnets drhundre — historier om

tvetydighet. Oslo: Ad Notam-Gyldendal, 251-268.

Prieur, Annick (2002a) "Magt over eget liv: om unge indvandrere, patriarkalske
familieformer og nordiske ligestillingsidealer.” I: Anette Borchorst (red.)
Konsmagt under forandring. Kobenhavn: Hans Reitzel, 149-168.

Prieur, Annick (2002b) "Gender remix. On gender constructions among
children of immigrants in Norway.” Ethnicities 2 (1), 53-77.

John Rex (1986) ”The role of class analysis in the study of race relations — a We-
berian perspective.” I: J. Rex og D. Mason (red.) Theories of Race and Ethnic
Relations. Cambridge: Cambridge University Press.

Rogilds, Flemming (1995) Stemmer i et grenseland. En bro mellem unge indvand-
rere og danskere? Kobenhavn: Politisk Revy.

Sernhede, Ove (1999) ”’Alienation is our Nation — Reality is my Nationality:
Om utanforskap, demokrati och motstindskulturer bland unga
invandrarmin i det Nya Sverige.” I: Erik Amna (red.): Det unga folkstyret.
Demokratintredningens forskarvolym VI. Stockholm: Statens Offentliga ut-
redningar nr. 93, 263-294.

Sernhede, Ove (2001) ”Svart macho eller vit velour. Utanforskap, hip hop och



FARGENS BETYDNING. OM RASISME ... 91

maskunlinitet i Det Nya Sverige.” I: Claes Ekenstam, Thomas Johansson og
Jari Kuosmanen (red.): Sprickor i fasaden. Manligheter i forandring. Stock-
holm: Gidlunds f6rlag, 258-286.

Sendergaard, Dorte Marie (1996) Tegnet pi kroppen. Kon: Koder og kon-
struktioner blandt unge voksne i Akademia. Kobenhavn: Museum Tus-
culanums Forlag.

Tate, Shirley (2001) ”That is my Star of David. Skin, abjection and hybridity.”
I: Sara Ahmed og Jackie Stacey (red.) Thinking Through the Skin. London:
Routledge, s. 209-222.

Ziche, Thomas (1989a) Ambivalenser og mangfoldigher. Kobenhavn: Politisk
revy.

Ziche, Thomas (1989b) Kulturanalyser — ungdom, utbildning, modernitet. Stock-
holm: Symposion Bibliotek.

Alund, Alexandra (1997) Multikultiungdom. Kin, etnicitet, identitet. Lund:
Studentlitteratur.

(Sosiologi i dag 4/2002. Abstract er utelatt i jubileumsnummeret.)



