Aalborg Universitet AALBORG

UNIVERSITY

Frithet til & forme seg selv?
en diskusjon av konstruktivistiske perspektiver pa identitet, etnisitet og kjgnn
Prieur, Annick

Published in:
Kontur

Publication date:
2002

Document Version
Publisher's PDF, also known as Version of record

Link to publication from Aalborg University

Citation for published version (APA):
Prieur, A. (2002). Frithet til & forme seg selv? en diskusjon av konstruktivistiske perspektiver pa identitet, etnisitet
og kjgnn. Kontur, 3(6), 4-13.

General rights
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners
and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.
- You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
- You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal -

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us at vbn@aub.aau.dk providing details, and we will remove access to
the work immediately and investigate your claim.

Downloaded from vbn.aau.dk on: February 15, 2026


https://vbn.aau.dk/en/publications/0290b4a0-8092-11db-8b97-000ea68e967b

ke
i BrLia

ANNICK PRIEUR

Frihet til & forme seg selv?

En diskusjon av konstruktivistiske perspektiver pi identitet, etnisitet og kjonn

Af Annick Prieur

Mitt overordnete mal med denne artikkelen er a be-
handle noen spersmal som vedrerer synet pa identitet
som en sosial konstruksjon. I badde humaniora og
samfunnsvitenskap er forstdelsen av identitet som en
sosial konstruksjon veletablert. Men det finnes
forskjellige retninger innenfor hva man betegner som
konstruktivisme, og den kanskje viktigste forskjell
mellom teoriene handler om hvor sterkt styrende det
samfunnsmessige anses i forhold til det individuelle,
eller hvor stort spillerom individet anses & ha for sine
identitetsprosjekter. Dette onsker jeg a utforske gjen-
nom noen empiriske eksempler, som forst og fremst
handler om utvikling av etnisk identitet, men til dels
ogséd om kjennede identiteter.

Hva betyr det at noe er en sosial konstruksjon
Forstaelsen av identiteter som sosiale konstruksjoner er
ikke alltid sa stor utenfor forskningsverdenen. Jeg vil
illustrere det med to forskjellige omtaler av en bok som
kom 8. mars 2001: "De rede sko”, en antologi om
feminisme i dag, redigert av Leonora Christina Skov.
Ifelge Marie-Louise Kjelbye i Information 8/3 utlegges
her feminisme som

et moderne individuelt projekt, hvor den enkelte selv veelger
til og fra for at realisere sit potentiale. I princippet er alle valg
legitime, biologi kun noget, maend vrevler om, kun samfundet
og fantasien seetter graenser, og det er noget fis. Denne del kan
dog blive lidt trettende: Lige sa herligt det er at here om alt
det, man bare kan gere, lige sa lidt herligt er det, at man kun
har sig selv at bebrejde, hvis man finder sig i noget eller ikke
‘gar efter det’.

Hun leser det altsd som at forfatterne nedtoner betyd-
ningen av samfunnet og av biologien, og i stedet gir
stor betydning til individualiteten. I Liselotte Wiemers
omtale i Weekend Avisen 8-14/3 stér det under en
gjengivelse av bokens forside et bilde av et par ben i
rede sko: “Forsidens rede sko ma symbolisere den
spaendetrgje, samfundet putter kvinderne ind i lige fra
barnsben...” Igjen ser vi en forestilling om en mot-
setning mellom samfunnet og individualiteten.
Wiemer har et problem med bogen, og det er dens

grundleggende tese: at man gar ud fra at kennet forst og
fremmest er socialt og ikke biologisk bestemt. Mantraet hedder
social konstruktivisme. (...) generelt er ken altsa et spergsmal
om valg. Vi er ikke — vi er fortolkninger og roller. ‘I dag har vi
ikke blot to ken, men en uendelig reekke af kennede positioner
at vaelge imellem,” som det hedder i antologiens sidste indleeg.

Dette sammenligner hun med klassisismens syn pa
menneskets dnd som hevet over naturen, og ser det

KONTUR nr 6 — 2002

som symptomatisk for “det samme angstfyldte forhold
til begreber som natur, samherighed og determinisme”
og en ”aldeles utidssvarende” ”“adskillelse af kropslig
erfaring og intellektuel refleksion”. Her forstar hun
altsd konstruktivismen som en avstandtagen til krop-
pens betydning for kvinneligheten, mens den gir et
stort spillerom for individuelle valg.

Begge disse journalistene er meget erfarne skriben-
ter pa kvinne- og kjonnsomrédet, og jeg synes derfor
det er interessant at de har sa store problemer med a
akseptere den sosialkonstruktivistiske forstdelsen av
kjenn som i alle fall for den yngste generasjonen av
kjennsforskere er nesten eneraddende. Men jeg tror de
setter fingeren pa noen helt vesentlige uklarheter eller
problemomrader i den sosialkonstruktivistiske forstdel-
sen av kjonn, og som er like relevante for forstaelsen av
etnisitet eller andre utgangspunkter for identiteter:
Hvordan forestiller man seg forholdet mellom individ
og samfunn? Er kjenn (eller etnisitet) et valg? Hvilken
betydning har kroppen?

Generaliseringer

A se identitet som en sosial konstruksjon betyr et brudd
med en meget alminnelig forekommende oppfatning av
identitet som en essens, eller en kjerne som kommer til
uttrykk pa bestemte mater: Man sier om lille Anna at
hun liker & pynte seg fordi hun er jente, om Asta at hun
er sur fordi hun er gammel, eller om Ali at han er
mannssjavinist fordi han er araber.

I dette ligger det generaliseringer — alle med denne
kjerne har samme kjennetegn. En konstruktivistisk
oppfattelse vil betegne de nevnte eksemplene nettopp
som mater identiteter konstrueres pa gjennom kulturelt
bestemte forestillinger: Jenta konstrueres som pyntesyk,
den gamle som sur, den arabiske mann som manns-
sjavinist. A vere kvinne, & vaere gammel eller & vaere
araber er noe som tildeles en bestemt mening i en
bestemt sosial eller kulturell kontekst.

Dermed er det en grunnleggende relativisme i dette
synet: Det kunne vere annerledes. Men man kan ikke
slutte fra kulturell relativisme — at det finnes variasjon
mellom kulturer mht hvilken mening det har a veere
kvinne/gammel/araber — til individuelle valg, ettersom
vi har begrenset valgmulighet med hensyn til hvilken
kultur vi tilherer. Slett ikke alle sosialkonstruktivister
gir stort spillerom for individuelle valg. Men denne
feilslutningen fra kulturell relativisme til individuelle
valg er ganske utbredt, bdde blant noen som bekjenner
seg til sosialkonstruktivismen og blant folk som av den
grunn tar avstand fra den.

Mennesker konstruerer sine identiteter i interaksjon
med andre. Det er umulig & ikke forholde seg til andres
fortolkninger av en selv, i alle fall nir det gjelder



ke
i BrLia

identiteter som enten har et kroppslig utgangspunkt
eller bestemte, kroppslige uttrykk. Jeg kan se meg selv
som ateist eller som venstreorientert uten & gi det et
kroppslig uttrykk, og uten at andre mennesker vil
tilskrive meg disse identiteter uten & kjenne meg.

Mine muligheter til & konstruere en identitet uav-
hengig av andres lesning av meg er langt mer begrenset
nér det gjelder kjenn og alder. Man kan fortolke seg
som kvinne selv om andre fortolker en som mann, og
man kan fortolke seg som ung selv om andre fortolker
en som gammel. Disse bruddene viser at ingen identitet
er essensielt gitt. Men det faktum at de aller fleste
fortolker seg selv i samsvar med andres fortolkninger
av en, viser at kroppens tegn har sterke, sosiale
betydninger, og disse betydningene er det vanskelig for
enkeltindivider a frigjore seg fra.

Det kroppsbundne ved etnisitet handler om
utseendemessige forskjeller mellom mennesker. Pa
tross av mange unntak er det en sammenheng mellom
slike forskjeller og hvor i verden man bor. Alle vet at de
fleste mennesker i Afrika har merk hud og krellete har,
mens de fleste mennesker i Asia har gyllen hud og glatt
har osv. 54 pa tross av alle unntak blir hudfarge, oyne-
nes farge og form sammen med en rekke andre fysiske
kjennetegn og sammen med det sprdk man snakker
eller den aksent man har pa de sprak man snakker
fortolket som tegn pa etnisk tilherighet.

Andres fortolkning behever ikke stemme med ens
egen tilhorighet, noe for eksempel barn adoptert fra
andre land sveert ofte erfarer. Men igjen: For de fleste er
det et samsvar mellom egen opplevelse av tilherighet
og den fortolkning andre har av en med grunnlag i
kroppslige og spréklige kjennetegn.

Sa langt har jeg talt om identitet som om det hadde
én (selvfolgelig) betydning. Det burde jeg ikke, etter a
ha lest Rogers Brubaker og Frederick Coopers (2000)
meget grundige gjennomgang av alle de skiftende og til
dels motstridende betydninger begrepet gis, ogsa in-
nenfor moderne sosiologi. I det felgende kommer jeg til
a forsoke & veere noe mer presis gjennom ferst og
fremst & snakke om identifiseringer, kategoriseringer og
tilherigheter.

Jeg skal na risse opp noen forskjellige oppfattelser
av konstruksjon av identitet innenfor samfunnsviten-
skapelig teori. Deretter vil jeg ga inn i et empirisk
materiale, intervjuer med unge med innvandrer-
bakgrunn, og se hva jeg der kan finne om konstruksjon
av identitet og av etnisitet. Pa bakgrunn av det vil jeg til
slutt kommentere teoriene.

Tre teoretiske tilganger innenfor konstruktivismen

Den ferste tilgang henter jeg hos Pierre Bourdieu
(1999a, Bourdieu & Wacquant 1996). Han benytter ikke
identitet som et analytisk begrep, men lar habitus vaere
det sentrale begrepet. Forskjellen pa habitus og identitet
— for eksempel pa en arbeiderklassehabitus og en
arbeiderklasseidentitet — er at det forstnevnte viser til
en hel vareméte og tankemate som langt pa vei er
ubevisst, mens det siste viser til noe rent kognitivt, og i
alle fall langt pa vei ogsa til noe en er bevisst om (et

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

bevisst valg av eller erkjennelse av tilherighet til en
gruppe).

Naér han bygger sin teori pa begrepet habitus og
ikke pa begrepet identitet, s& er det nettopp fordi han
mener store deler av sosiologisk teori gir det som fore-
gar pa et kognitivt nivd for stor betydning. Habitus
betegner en dyptliggende, kroppslig og langt pa vei
ubevisst veeremate og tenkemate, som er et resultat av
pregning fra den omgivende verden, og som sé i neste
omgang har betydning for hvordan man selv preger
sine omgivelser — og reproduserer de strukturene man
selv har inkorporert.

For Bourdieu er vi altsd sosialt konstruerte helt i
vart innerste, og den motsetningen mellom samfunnet
og individet som vi s& i de innledende sitatene, er en
oppkonstruert motsetning, da man ikke kan bli individ
uten & veere samfunnsmessig, uten & veere sosialisert.
Motsetningen mellom kropp og &nd, eller mellom
kropp og sosial konstruksjon, blir sa ogsa & forsta som
en oppkonstruert motsetning, ettersom det ubevisste
sitter i det kroppslige, og ettersom kroppen ogsd blir
preget av det sosiale.

Med habitusbegrepet og fokuset pa det trege er det
sosial reproduksjon som gripes snarere enn sosial
endring. For Bourdieu er ikke dette et problem ved
hans teori, men et bevisst valg av fokus: Han mener
tradisjon, kontinuitet og reproduksjon er mer frem-
tredende enn fornyelse, brudd og mobilitet. Hans
arbeider har stadig som madl & tilbakevise utbredte
forestillinger om endring: Han har vist hvordan
klassesamfunnet reproduserer seg pa tross av en
meritokratisk ideologi (for eksempel Bourdieu 1995), og
hvordan mannsdominans overlever i moderne samfunn
péa tross av en ideologi om likestilling (Bourdieu 1999b).
Men det betyr ikke at Bourdieu beskriver et stille-
stdende liv, og han understreker at habitusformene
endrer seg ustanselig i forhold til nye erfaringer
(Bourdieu 1999a), men aldri radikalt, fordi det nye
gripes ut fra premissene som ligger i det foregaende.

Selvidentitet

Den andre posisjonen kan representeres ved Anthony
Giddens (1996) og Thomas Ziehe (1989a,b). For dem er
de sosiale forandringer som er skjedd, av mer avgjoren-
de betydning. De beskriver begge avtradisjonalisering,
oket individualisering og oket refleksivitet. Senmo-
derniteten innebeerer at identitet blir mer komplisert.
En oket diversitet i sosiale forhold, kontekster og
interaksjonssteder motvirker gitte og faste identiteter,
for samme person kan skifte mellom subjektposisjoner
etter hvilke kontekster en inngar i.

Selvets refleksive prosjekt bestar i & opprettholde
sammenhengende, men konstant reviderte biografiske
fortellinger. Tradisjoner mister sitt grep, og livsstilsvalg
blir viktigere for konstitueringen av en selvidentitet.
Giddens skriver (1996: 26):

Modernitet er en post-traditionel orden, hvor spergsmalet
"Hvordan skal jeg leve?” mé besvares gennem dag-til-dag-
beslutninger om, blandt meget andet, hvordan man skal
opfore sig, hvilket tej man skal tage pd, hvad man skal spise.



ke
i BrLia

Han erkjenner at valgmuligheten ikke er like stor for
alle, men bevisstheten om andre livsstiler skaper en
refleksivitet ogsa nar en selv ikke har seerlig stort
handlerom. Selv ikke kroppen determinerer lenger, den
utsettes for et mangfold av muligheter. Litt spiss-
formulert kunne man si at mens bevisstheten hos
Bourdieu er underlagt kroppen, er det kroppen som er
underlagt bevisstheten hos Giddens.

Den tredje posisjonen er den poststrukturalistiske
retningen. Her er utgangspunktet Michel Foucault, med
en forstdelse av subjektet som historisk konstruert
gjennom forskjellige diskurser som angir subjekt-
posisjoner. Det griper Judith Butler (1990, 1993) fatt i,
og erkleerer at det ikke finnes faste band mellom kropp,
praksis og identiteter, det finnes bare konvensjoner.
Hun argumenterer mot anvendelsen av begreper som
“mann” og “kvinne”, for betydningen av dem er ikke
stabil, og lar seg ikke fastholde. I en permanent frem-
stilling (performance) av meg selv som kvinne gir jeg en
betydning til det & veere kvinne, jeg siterer historisk og
kulturelt gitte normer.

Dermed uteves det en disiplinerende og reguler-
ende makt pad meg. I poststrukturalismen er den
samfunnsmessige maktutevelsen sterk. For Foucault er
denne maktutevelsen béade fysisk og psykisk, og bade
pa makro- og mikroniva (se for eksempel Foucault
1977, 1978). For Butler er den ferst og fremst diskursiv
(eller det er i alle fall den maktutevelsen som er hennes
tema). Den individuelle friheten skulle veere tilsvarende
liten, men her er disse teoretikere noe uklare, og det er
klart at Butlers performance-begrep kan invitere til a tro
at kjonn, etnisitet, eller andre identiteter kan velges som
teaterkostymer.

For Stuart Hall, som ogsd kan betegnes som
poststrukturalist, og som har arbeidet spesifikt med
sporsmélet om etnisk identitet, er identiteter fiksjoner,
det er (Hall 1996:6): ”...points of temporary attachment
to the subject positions which discursive practices
construct for us”. Han slutter seg til pastanden om at
moderne identiteter er desentrerte, i betydningen
fragmenterte eller dislocated. Dette betegner et tap av en
stabil folelse av selvet, knyttet til at individer star i en
avstand béde til deres plass i en sosial og kulturell
verden og til dem selv. Hvis vi likevel opplever at vi
har en enhetlig identitet fra fodsel til ded, er det fordi
(Hall 1992: 277): "we construct a comforting story or
‘narrative of the self’ about ourselves”. En helhetlig og
koherent identitet er en fantasi.

Umiddelbart synes jeg disse formuleringene uttryk-
ker et noe arrogant forhold til folks egne erfaringer:
Erfarer man sin identitet som konsistent og uproblema-
tisk, bygger det bare pa en fantasi. Empirisk forskning
er derved avkreftet som test for teorien. Disse teoriene
er ogsd utviklet med stor avstand til empiriske studier
av identitetsutvikling.

Empiriske studier innen poststrukturalismen er som
regel rettet mot & dekonstruere forskjellige diskursive
konstruksjoner, og ikke rettet mot & finne frem til
hvordan folk faktisk opplever sin situasjon, da et mal
om beskrivelse og forklaring allerede er suspekt, som
Harriet Bjerrum Nielsen (2000) papeker: Det innebeerer

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

nemlig risiko for generalisering pa tvers av forskjeller.
Og det innebeerer at man ma anvende et sprdk, be-
greper og kategorier, som poststrukturalismen pro-
blematiserer gjennom sin papekning av at betydninger
ikke lar seg fastholde.

Identiteter formes og forhandles

Men til slutt i denne gjennomgangen vil jeg trekke fram
en som likevel har anvendt poststrukturalistisk for-
staelse til & analysere individuell identitetsutforming i
et empirisk studie: Dorte Marie Sendergaards (1996)
analyse av kjennskonstruksjoner blant danske studen-
ter. Utgangspunktet hennes var en undren over hvor-
dan kjenn kan ha en forstdelig betydning i samtaler,
men allikevel veere umulig & fastholde.

Hun gar til kjenn med et dekonstruktivt grep, og
finner ut av alle de forskjellige betydningene det kan ha
— fra kroppslige tegn via seksuell orientering til
virksomheter m.m. Ut fra et konstruksjonistisk
perspektiv ser hun identiteter som noe som aldri er et
ferdig sluttprodukt, men hele tiden er i prosess, hele
tiden formes, forhandles og omskapes. Men hun
understreker tvangen i denne sammenheng: for nar
individet posisjonerer seg i forhold til kjenn, er det ikke
i en situasjon hvor det kan velge fritt, men ma operere
innenfor de grensene kulturen setter. Det vil hele tiden
sta overfor en trussel om disintegrasjon eller utstetelse
hvis det posisjonerer seg pa mater som ikke kan forstas
eller aksepteres.

Dermed lykkes hun i & si noe om hvilket spillerom
det er for kjennskonstruksjoner i en befolkningsgruppe
i Danmark pa et bestemt historisk tidspunkt. Men jeg
merker meg at i Karen Sjerups anmeldelse av
Sendergaards bok i Dansk Sociologi, er et av hennes
kritikkpunkter at hun mener Sendergaard kommer til a
(Sjerup 1997: 107): “undervurdere kenskonstruktionens
strukturelle komponenter og tilsvarende overdrive
dens forhandlingskarakter”, det vil si undervurdere
den samfunnsmessige strukturering og overdrive
betydningen av individuell refleksivitet. Vi ser altsa en
uenighet om akkurat det samme grunnspersmal som er
denne artikkelens hovedtema.

For meg er en god teori et redskap til & f& en forstaelse
av den sosiale virkeligheten. Jeg har verken intensjon
om eller mulighet til & teste de nevnte teoretiske
tilgangene, men jeg vil bruke et empirisk materiale til &
uttale meg om styrker og svakheter i dem.

Om jeg skal oppsummere hvilke teoretiske strids-
sporsmaél jeg sé vil forseke & ta stilling til ved hjelp av
empiri, handler det overordnet om hvorvidt man kan se
hvor sterk den samfunnsmessige struktureringen av
identiteter er, hvorvidt man kan se et oppbrudd eller
frisettelse fra det styrende og begrensende i denne type
sosiale kategorier, hvorvidt man kan se noe ustabilt,
skiftende og fragmentert ved moderne identitets-
konstruksjoner, hvorvidt man kan se spor etter
refleksivitet, og hvorvidt man kan finne et spillerom for
individuell kreativitet.

Det jeg nd vil se naermere p4, er hvorledes en etnisk
identitet konstrueres, med seerlig henblikk pa & utskille



ke
i BrLia

tegn pa individualitet og refleksivitet pad den ene siden
— hva man kan betegne som dpenhet - og tegn pa
begrensninger palagt utenfra pa den andre siden — hva
man kan betegne som lukkethet.

Empirisk analyse av etnisk identifisering

Da jeg i 1995-97 intervjuet unge menn og kvinner med
innvandrerbakgrunn i Norge, var malet & studere
integrasjon og marginalisering gjennom livshistorie-
intervjuer med unge voksne (de fleste 20-25 &r gamle) i
forskjellige livssituasjoner: studenter, yrkesaktive,
arbeidslese og fengselsinnsatte. Selv intervjuet jeg 39
(hvorav 19 unge kvinner), og rader videre over
intervjuer Viggo Vestel foretok med 13 unge menn,
altsd i alt intervjuer med 52 unge mennesker med
foreldre fra land utenfor Europa og Nord-Amerika (de
fleste fra Pakistan, Tyrkia eller Vietnam). Selv om det
ikke var mitt eksplisitte mal, kom intervjuene pa mange
mater til 4 handle om betydning av etnisitet. Med et par
unntak var de intervjuede fodt i Norge eller hadde hatt
det meste av sin oppvekst i Norge. Likevel fortalte de
om livsforhold som hadde veert annerledes enn for
deres jevnaldrende uten innvandrerbakgrunn, og om
en rekke maéter den etniske bakgrunnen hadde hatt eller
fatt betydning for dem pa (interesserte lesere vises til
andre publikasjoner fra prosjektet — Prieur 1998a, 1999,
2002 a,b,c). Jeg vil i det felgende vise noen otte funn
eller tematiseringer vedrerende etnisk identifisering.

Etnisk bakgrunn er viktig

Etnisk bakgrunn har en stor betydning for alle mine 52
informanter. For alle sammen betyr det en identifi-
sering med den folkegruppe deres foreldre kommer fra.
De fleste identifiserer seg selv med denne folkegruppen
med uttrykk som ”jeg som er tyrker”, “vi pakistanere”,
eller omtaler Vietnam som “hjemlandet”. Ingen omtaler
seg selv som norske uten noe forbehold.

For flere er tilherigheten til en etnisk minoritet noe
som vedrerer deres liv pa en neermest total mate. De
skiller seg fra majoritetsbefolkningen med hensyn til
sprak, mat, musikk, TV, litteratur, religion, klesdrakt,
oppdragelse, seksualmoral, ekteskap, vennskap, arbeid,
organisasjonsaktivitet, utseende og/eller statsborger-
skap, i tillegg til den rent subjektive opplevelsen av & ha
en annen personlighet.

Ingen skiller seg fra majoritetsbefolkningen i
henhold til alle de nevnte forhold, men noen jenter
kommer noksa tett pd. At den etniske bakgrunnen er
viktig for de som skiller seg fra den norske
majoritetsbefolkning mht mange av de ovenfor nevnte
forhold, er selvfelgelig. Derfor er det mer interessant a
se nermere pa de som atskiller seg lite fra majoritets-
befolkningen, og sd se pa betydningen av de sma
forskjellene. Det er det jeg vil gjore i det folgende

Et eksempel er Magdalena, som har norsk som sitt
forste sprak, og ikke har spesielt mye omgang med
andre med latinamerikansk bakgrunn. Likevel sier hun:
”Uansett hvor mange ar jeg bor her, kommer jeg aldri
til & veere helt norsk og oppfere meg norsk. Jeg er stolt
av & veere chilensk.”

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

Jeg spurte henne hva forskjellen mellom & veere
norsk og chilensk handlet om: “Forskjellen er for det
forste at jeg tror ikke det er sd mange norske pa min
alder som bryr seg sann om familien sin som jeg gjor.”
Musikkpreferanser er ogsa blitt et uttrykk for hennes
identifisering:

For var det verste jeg kunne here spansk musikk, men
plutselig ble det det beste. Jeg tror jeg har veert litt flau over
det, men etter at jeg begynte & here det ute, pa diskoteker og
sénn, s& har det gatt i hjertet pa meg. Jeg har veert pa Caramba
[diskotek med latinamerikansk musikk], og jeg kjenner bare
hjertet dundrer nar jeg gar inn der, og beina star ikke stille.
Jenter fra Chile og Ser-Amerika i det hele tatt har dansen i
blodet, og klarer ikke 4 sta stille.

Musikken hun danser til, stammer i realiteten fra helt
andre steder (Cuba, Colombia, Brasil.) enn hennes
fodeland Chile, men den knytter henne til et
latinamerikansk fellesskap, og svarer til en opplevelse
av seg selv som annerledes enn de fleste norske. I dette
eksempelet ma man kunne si at hun selv konstruerer en
forskjell gjennom sine musikkpreferanser. Med en mer
tydelig posstrukturalistisk formulering kan man si at
hun gir seg selv en etnisk subjektivitet gjennom sin
musikalske posisjonering.

Betydningen av etnisk bakgrunn skifter

Pa speorsmdl om hva Igbal, en informant med
pakistansk bakgrunn, ser som pakistansk ved seg selv,
viser han til familiebdndene. Pa samme sporsmal viser
Khalid ogsa til religion, mystikk og kreativitet. For
Aisha betyr det & ha pakistansk bakgrunn mindre
frihet, og hun viser spesielt til ekteskapsskikkene.

Disse glimtene viser at det som forbindes med en
etnisk tilherighet, kan veere vidt forskjellige ting. Men
mange forbinder sin tilherighet til sine foreldres
folkegruppe med familiebandene eller familie-
samholdet. Denne tilherigheten har imidlertid for-
skjellig betydning for menn og for kvinner. Noen
kvinner nevner at den inneberer en begrensning, en
innskrenkning av bevegelsesfrihet eller handlefrihet.
Denne betydning av etnisitet er ikke fremtredende hos
de unge mennene.

Dette viser hvordan betydningen av etnisitet er
avhengig av posisjon. Dette gjelder ogsa sosial posisjon.
Harun, selvstendig neeringsdrivende med universitets-
utdannelse, sier om det & ha tyrkisk bakgrunn:

Jeg er stolt av & veere tyrkisk, men ... jeg ma si at jeg ... du ma
veere litt dannet, og veere litt ... ja, ikke noe sann der ... bonde
(ler litt) ikke sant, skjenner du hva jeg mener?

Han synes ikke tyrkerne i Norge er representative for
tyrkere, for i Tyrkia er det mange i hans generasjon som
har hoy utdannelse og snakker flere sprék.

Betydninger av etnisitet er altsa skiftende, men ikke
tilfeldige: Betydningene avspeiler den enkeltes spesi-
fikke erfaringer, som igjen har sammenheng med den
enkeltes posisjon — etter alder, kjenn, klasse m.m.



ke
i BrLia

Etnisk bakgrunn blir viktigere gjennom tenarene

Jeg er blitt slatt av at mange ungdommer som er vokst
opp med norske lekekamerater, og uten a fele seg
annerledes enn norske barn, i lopet av tendrene har
utviklet en stadig sterkere tilhorighet til foreldrenes
etniske gruppe, og i tjuedrene nesten utelukkende har
kontakt med andre med samme etniske bakgrunn.

En viktig kilde til denne okende atskillelsen i
overgangen til voksenlivet ligger i forhold knyttet til
kjenn. Flere jenter fortalte at det i tendrene ble
vanskelig a opprettholde vennskap med norske jenter,
fordi de selv ble holdt sa strengt hjemme og de norske
jentene enten ikke forsto at innvandrerjentene godtok
foreldrenes strenge regler, eller ikke forsto at
innvandrerjentene ikke var like interesserte i forelskel-
ser, fester og drikking som de selv var.

Innvandrerguttene har vanligvis sterre frihet enn
sestrene deres har, men ogséd de hentes inn igjen, av
presset som ofte rettes mot dem om at de skal gifte seg
tidlig. Godtar de det, befinner de seg bratt i en helt
annen livssituasjon enn deres norske kamerater. Men
guttene er ogsa mer utsatte for diskriminering og
rasisme enn jentene er, og det ser ut til at disse
erfaringene ogsa er med til a forsterke avstanden til det
norske.

Jeg vil imidlertid understreke at nar tilherigheten til
foreldrenes etniske gruppe forsterkes, er det ikke ens-
betydende med at de unge blir som sine foreldre. De
kan godt bli pakistanske eller tyrkiske pa noen nye
mater.

Familien har stor betydning for etnisk identifisering
Et individs identifisering med en etnisk kategori er et
resultat av en fortolkningsprosess. Og det som
fortolkes, er i stor utstrekning andres fortolkninger av
en selv. I denne sammenhengen har familien en
hovedrolle. Gjennom familien far individet et navn og
et sprdk, sammen med en rekke kulturelt spesifikke
praksisformer (mat, musikk, kleer...), og til en viss grad
ogsd kulturelt spesifikke vaeremater og felelses-
strukturer (vise respekt for foreldre, oppleve seg
forpliktet i forhold til dem...). Alt dette gir en
dyptgaende pregning av et barn.

I et samfunn hvor de fleste andre ikke har samme
sprék, praksisformer, og felelsesstrukturer kan dette
innebeere at et barn far en tidlig erfaring av forskjellig-
het. P& et tidspunkt har barnet oppdaget at disse
forskjellene ikke bare er tilfeldige eller individuelle,
men handler om en etnisk eller religios tilherighet.
Kanskje har barnet spurt hvorfor det ikke far spise
polser, og fatt vite at det er fordi det er pakistaner eller
muslim, og sa fatt en kategori man kan henge senere
erfaringer pa, i et forsek pa a forstd hva det vil si & veere
pakistaner eller muslim (jf. Ivar Frenes 1994, som gir
flere eksempler pa at i en sosialiseringsprosess kommer
ofte begrepene og kategoriene for innholdet.) Hanif sier
han fikk en strengere oppdragelse enn sine jevn-
aldrende, og at foreldrene begrunnet det med at han
var pakistaner:

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

Jeg skulle vere inne da og da, og det far du lov til a gjere, og
det far du ikke lov til & gjore, det er kulturen var, ikke glem
hvor du er fra, liksom. Den konstante paminnelsen om hvor
jeg er fra, at dette her mé& du huske. Og ikke bare hjemmefra,
men ogsa ute blant folk. Det er pakistanere, og du er en
pakistaner.

Den etniske identifiseringen er uatskillelig knyttet til
familietilherigheten. Det er selvsagt. Mer interessant er
det at familien faktisk har en stor betydning ogsa nar
barna identifiserer seg vekk fra en etnisk bakgrunn.
Blant de kanskje seks som har den svakeste opplevelsen
av tilherighet til sine foreldres etniske gruppe, er det i
alle fall fire som har hatt en konflikt med familien, og
onsket et brudd med den.

Bruddet med familien understrekes si gjennom et
brudd med den etniske tilherigheten. En ung kvinne vil
ikke gé inn i den vietnamesiske kvinnerollen med alt
den innebarer av underdanighet og tjenesteytning. En
ung mann har felt seg utenfor i sin egen familie, etter at
en bror dede og den andre broren var foreldrenes
favoritt. Han gjer hva han kan for a legge avstand til
bade det tyrkiske og den drabantbyen han er vokset
opp i.

A veaere fra for eksempel en pakistansk familie forer
ikke automatisk til en identifisering som pakistaner.
Man kan likevel komme til & identifisere seg mer som
norsk, serlig hvis man har noen negative familie-
erfaringer. I den forstand er det et spillerom for valg.
Men spillerommet begrenses av mange forhold, i forste
omgang av ens egen familie.

Jo mer foreldrene kontrollerer barnets bevegelser,
og holder det innenfor familien, jo mindre rom gis det
selvsagt for at man skal kunne oppleve seg selv som
tilherende noen annen etnisitet enn foreldrenes. Dette
skjer med mange jenter i innvandrerfamilier. I neste
omgang utsettes man for de norske omgivelsenes
begrensninger, for selv.om man selv ikke identifiserer
seg med sine foreldres etniske gruppe, kan det veere at
de norske omgivelsene gjor det.

Det kroppslige utgangspunktet har stor betydning for
etnisk identifisering

Som nevnt springer identifisering ut av en fortolknings-
prosess. Og selv nar det er kroppslige tegn som
fortolkes - for eksempel hudfarge - og altsd noe som i
den forstand er objektivt, handler fortolkningen av det
om a forholde seg til de sosiale betydningene en
bestemt hudfarge har. Spillerommet er ikke det samme
for en med lys hudfarge som for en med mork.

Cemal har fram til intervjutidspunktet beveget seg
mellom norske og tyrkiske miljger, med like stor letthet
begge steder. Etnisk identifisering er for ham et reflek-
sivt prosjekt, hvor han har flere muligheter:

Jeg spor meg selv: ‘Skal jeg ta et valg? Skal jeg bli mer norsk?
Eller skal jeg fortsette sann som na, at jeg ikke gir slipp pa det
som er det tyrkiske?” Det har jeg faktisk hatt avveininger i.
Kanskje holde meg litt unna det tyrkiske miljoet, og det som
har med Tyrkia a gjere. Ikke fordi jeg ikke liker det, men fordi
jeg vil eksperimentere litt med meg selv. Hva vil skje hvis jeg
hadde gjort det i et ar? Jeg vil gjerne se den forandringen, hvis



ke
i BrLia

jeg kun er i et rent norsk milje. Hvordan vil det forandre meg,
min personlighet?

Cemal er i ferd med a avslutte sin utdannelse og skal
soke arbeid. Han har en sterre kontroll enn de fleste
med hensyn til hvordan han vil bli oppfattet, da det
verken kan ses eller hores pa ham at han har tyrkisk
bakgrunn. Det kan heller ikke ses eller heres pa ham at
han kommer fra en arbeiderklassefamilie i en drabant-
by i Oslo est. S& hvis han vil bli tatt for & vere en
velutdannet og borgerlig, ung, norsk mann, s& er det
bare navnet som stér i veien. Og han overveier a skifte
navn.

Men denne valgmuligheten er det f& som har. Det
klareste moteksempelet til Cemal er Daniel. Daniel
kommer fra en diplomatfamilie, og det var en selvfelge
at han skulle ha minst like hoy utdannelse som sine
foreldre. Han har alltid bodd i de beste strok i de byer
han har bodd i, han har géatt pa de beste skoler, han
snakker seks sprak flytende, og stilte etter avsluttet
utdannelse med de beste kvalifikasjoner for en stilling
innenfor internasjonal handel.

Men han fikk ikke arbeid (i Danmark, hvor han
bodde). Og han visste det kun var én grunn til det: At
han er svart, av afrikansk opprinnelse. Etter en lang
serie med avslag pé jobbseknader, og i en desperat
okonomisk situasjon (kjeeresten ventet barn, og han var
for stolt til & be sin far om hjelp), tok han pa seg et
“oppdrag innenfor internasjonal handel”: Han smuglet
et parti narkotika til Norge, og ble tatt. Jeg motte ham i
et fengsel. De kroppslige tegnene stilte ham i en annen
situasjon enn Cemal, uten en valgmulighet.

Jo merkere hudfargen er, jo mer en utseendemessig
atskiller seg fra majoritetsbefolkningen, jo flere pamin-
nelser vil en ogsé f& om at en ikke oppfattes som norsk.
Andre forhold, som man ogsa i begrenset grad styrer
selv, er ogsa gjenstand for slike fortolkninger: et navn,
en mate a snakke pa, en aksent, en religion. Det gjor at
valgmulighetene for de fleste er temmelig begrensede.

Det er opstatt nye, etnisk baserte tilhorigheter

I forskningen om unge med innvandrerbakgrunn, og
seerlig blant de som tilherer eller stetter seg til ”British
Cultural Studies”-tradisjonen, legges det ofte stor vekt
pa de nye identitetsformene disse unge utvikler, som
bindestreksidentiteter (hvor man identifiserer seg bade
med den ene og den andre etniske gruppe, som norsk-
pakistaner ell.) og kreolisering, eller hybridisering,
hvor man utvikler nye, subkulturelle former.

Dette er seerlig i tilknytning til studier av unge
menns subkulturdannelser, hvor man sa kan se meget
tydelig at det her er oppstatt noen nye kulturelle former
(f eks musikkformer, toystiler, samveersformer) som
ikke kan skrives tilbake til kulturen verken i
immigrasjonslandet eller i foreldrenes opprinnelses-
land. Man kan ogsa se at det utvikles noen nye og
overgripende tilhorigheter — som a vare muslim
snarere enn & vere pakistaner, eller & veere latino
snarere enn a veere chilener, eller 4 vaere svart uansett
om ikke hudfargen er spesielt merk.

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

Slike nye, komplekse identitetsformer finner vi ogsa
mange eksempler pd i Mette Anderssons (1999) og
Christine Jacobsens (2002) studier fra Oslo, og Yvonne
Morcks (1998) fra Danmark. Jacobsen (2002: 80ff.) har
for eksempel en analyse av hvordan “norsk muslim” er
blitt konstituert som en subjektposisjon som kan
romme spenninger, motsetninger og ustabilitet i de
subjektposisjoner som sto til rddighet for hennes infor-
manter.

I mitt eget materiale kan jeg ogsa se dette, og jeg har
for eksempel gitt en analyse (Prieur 1998) av den
kriminalitet noen unge menn med innvandrerbakgrunn
utforer, hvor jeg forseker a tilbakevise den utbredte
tolkning det er av at denne kriminalitet “skyldes deres
kultur” (en forstaelsesform vi her i Danmark har sett
spesielt tydelig i forbindelse med noen gjeng-
voldtekter).

Her papeker jeg at de unge menns begreper om aere
og respekt har mindre til felles med de tyrkiske eller
pakistanske bestefedrenes idealer enn med svart,
amerikansk hip-hopkulturs idealer, og de unge menns
ideer om at man skal vise sjalusi nar noen naermer seg
deres kjeerester, ikke kan veere leert i en muslimsk
landsbykultur hvor unge mennesker slett ikke har
Kkjeerester.

Jeg argumenterer for at det er lokalt utviklete
kulturuttrykk, hvor kulturelle elementer fra mange
forskjellige kilder inngar, blant dem tradisjonelle
mannlige arbeiderklassedelkulturers vekt pa terri-
torialitet, kameratskap, demonstrativ maskulinitet og
kroppslig kapital.

Sa jeg er helt med pa denne tanken om nye
tilherigheter, som ikke umiddelbart springer ut av en
bestemt etnisitet. Men jeg tror disse nye kultur-
dannelsene er mer fremtredende for guttene enn for
jentene, og et viktigere fenomen for ungdom i en
livsfase hvor de ferdes pa den offentlige arena, enn for
unge voksne, hvor familieorienteringen er sterkere, og
identifiseringen med foreldrenes etniske gruppe gjerne
tiltar igjen.

Islam er en sterk, men reflektert tilherighet

De aller fleste av de intervjuede er troende, og religion
har en stor betydning i de flestes hverdagsliv, saerlig for
muslimene. De fleste unge muslimer viser et sterkt
engasjement i religionen, og for flere av dem er den
klart en viktigere kilde til tilherighet enn noen
nasjonalitet er. Dette kan for eksempel ses nar
religionen brukes som utgangspunkt for kritikk av den
nasjonale gruppen — for dens tradisjoner eller mang-
lende etterlevelse av religiose pabud.

Sharin henviser til Koranen for & kritisere kaste-
inndeling og kvinnediskriminering i Pakistan. Hun
forklarer hvordan religionen ikke er en selvfelge for
henne, men et refleksivt prosjekt:

De som vokser opp i et muslimsk land, de blir jo muslimer
fordi de er fodt i muslimsk familie. Men for oss ... vi stiller jo
krav. Vi godtar jo ingenting uten & utforske det. Hvis noen sier
til oss ‘gjer det’, sa tror vi ikke pa det, eller vi vil ikke gjore
som de sier hvis vi ikke feler at det er riktig for oss selv. (...)
Nar jeg skulle preve a finne det ut, ha mine egne tolkninger,



ke
i BrLia

eller tolke det slik jeg syntes passet, da maétte jeg ha kunnskap
om det. Det nytter ikke & motsi alle mullahene eller alle de
overste lederne uten 4 ha kunnskap om det.

Med dette viser hun et moderne og refleksivt forhold til
religiositet: Hun skal selv ta stilling, hun skal selv veere
ekspert, hun skal ikke innordne seg noen autoritet, og
gyldighetskriteriet er om det foles riktig for henne selv.

Religion er utvilsomt en meget viktig kilde til til-
herighet for en meget stor andel unge med bakgrunn
fra land utenfor den industrialiserte verden. Men man
tar feil hvis man ser denne tilherigheten som en
tradisjonell identifisering. I utgangspunktet er det en
arvet tilherighet, i den forstand at barn av katolikker
sjelden blir muslimer eller omvendt. De aller fleste blir i
sine foreldres religion, men de forvalter arven pa en
temmelig selvstendig maéte (jf. Jacobsen 2002).

En del unge av pakistansk opprinnelse opplever
tilknytning til en kaste

Det pakistanske samfunn er inndelt i braderies, en form
for store slektskapsgrupper, som pa mange maéter
tilsvarer de indiske kastene. Men kastene har ikke noen
juridisk anerkjennelse i Pakistan, og stér i et ambivalent
forhold til Islam. Islam understreker likhet mellom
mennesker, men samtidig regnes en av de heyest
rangerte kastene for & nedstamme direkte fra
Muhammed. For de som er vokst opp i Pakistan er det
opplagt at kastene er viktige kilder til identifisering, og
for mange sikkert langt viktigere enn yrke eller sosial
klasse i Norge.

Men neste generasjon av pakistansk herkomst vok-
ser opp i et samfunn hvor disse kastene ikke gis noen
sosial betydning, og hvor tanken om at man fodes like
og skal ha like muligheter er et sterkt ideal. Det gjor at
de fleste unge av pakistansk herkomst som jeg har
intervjuet, uttaler seg negativt om det pakistanske
kastesystemet. Det paradoksale er at kastetilknytningen
likevel har en subjektiv betydning for dem.

Jeg kan merke at Rachid blir litt stolt nar jeg viser til
navnet hans og sier jeg vet det betyr at han kommer fra
en hoyt rangert kaste. Men han sier likevel det ikke
betyr noe spesielt for ham, det som betyr noe er a veere
et ordentlig menneske. Moren er ikke fra samme kaste
som faren, og nér jeg sper om hennes kastes status,
merker jeg at han synes det er et ubehagelig spersmal,
og etter 4 ha tenkt seg om, sier han at folk fra den
slekten ble sett ned pa og var fattige.

Han er akkurat like beskjemmet nér jeg litt senere i
intervjuet sper om hans mor arbeider, hvor han sier at
han “ikke skal legge skjul pa” at hun har hatt
vaskejobber. Sosial status handler om hvilken anseelse
andre gir en, og det er umulig & ikke la andres blikk pa
en ha betydning for hvordan man vurderer seg selv.

Aftab kommer fra en kaste av handelsmenn, og alle
i hans familie som er i Norge driver forretninger. Nar
jeg papeker dette, sier han: ” Det er veldig fa av oss som
har arbeidet under andre.” Kasten far altsa betydning
for en selvdefinision som ”“vi er ikke sanne som
arbeider under andre”.

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

Poenget med a trekke fram kastetilhorighet er & vise
hvor overlevelsesdyktig en tradisjonell identifisering
kan vare, péd tross av manglende understottelse i det
omgivende samfunn, og pa tross av at man pa et
refleksivt niva kan ta avstand fra den.

En kritikk av teoretisk identitetsteori

Mitt overordnete utgangspunkt var et syn pa identiteter
som sosiale konstruksjoner. Jeg har s& forsekt a
illustrere hva det konkret innebeerer. Pa den apne siden
innebeerer det blant annet at betydningen av en etnisk
identitet ikke lar seg fastholde, betydningen skifter
mellom individer og for det enkelte individ avhengig
av hvilke kontekster de inngar i. I denne forstand har
ikke en etnisk identitet noe essensielt innhold eller noe
essensielt grunnlag.

Anthony Giddens er den fremste, eller i alle fall
mest innflytelsesrike, representant for en forstéelse av
moderne identiteter som apne. Jeg forstar Giddens som
at han mener & beskrive faktisk identitetsutforming i
senmoderniteten.

Vel tar han forbehold om at ikke alle har like store
valgmuligheter, men slik jeg ser det, er de tradisjonelle,
strukturerende dimensjoner fremdeles av sa stor betyd-
ning at de trekk han fremhever i beste fall kun gjelder
et lite sjikt av velutdannete mennesker.

Thomas Ziehes (1989a) forstdelse av tidens nye
mulighetshorisonter minner meget om Giddens’ for-
staelse. Jeg synes imidlertid han er bedre enn Giddens
til & ta noen forbehold med hensyn til gyldighetsom-
radet for sine betrakininger (Ziehe 1989 b).

Det er klart at Giddens og Ziehe har rett i at det
skjer en avtradisjonalisering og en frisettelse, med
sterre krav til refleksivitet. Dannelsen av nye identitets-
former, som ikke er nedarvet eller tilskrevet utenfra, er
ogsa apenbar.

Men det er ogsa apenbart at et kroppslig og et
sosialt utgangspunkt setter grenser for den enkeltes
muligheter. Min foregdende analyse er noen spesielle
eksempler pa begrensning av livsutforming en etnisk
bakgrunn gir og som man kan finne hvis man tar seg
bryet med empiriske studier. Etter min oppfattelse er
det ikke vanskelig a finne hvordan ogsé alder, kjenn og
klasse legger bestemte begrensninger for andre grupper
av mennesker i senmoderniteten.

Sa som det gar fram av mine kommentarer, synes
jeg at jeg ser mange tegn pa lukkethet, pa at individer
ikke alltid har seerlig stor valgfrihet eller stort spillerom
med hensyn til sine identitetsutforminger.

Individene begrenses av at tegn har sosialt etablerte
betydninger, og mange av disse tegnene kan de ikke
manipulere fritt med. Frihetsgradene nar det gjelder
Kklesstil er stor, mens den er meget liten nar det gjelder
kroppslige og spréklige tegn. Navn, religion og inn-
sosialiserte veeremater plasserer seg imellom.

Et av mine viktigste funn anser jeg for & veere
familiens store betydning for etnisk (og religios)
identifisering. Det betyr at jeg stiller spersmalstegn ved
i hvilken grad vi kan se en avtradisjonalisering — selv
om man selvsagt kan se overtagelse av tradisjoner som
et valg, og ikke en tvang i mangel av kjenneskap til

10



ke
i BrLia

annet (jf. Jacobsens fremstilling av tradisjonsoverfering
som en dynamisk prosess Jacobsen 2002). Min skepsis
understottes ogsd av min analyse av hvordan klasse og
kjenn strukturerer hvilken betydning en etnisk identitet
har, samt av min analyse av kastenes overlevelse pa et
kognitivt plan. I det hele tatt viser disse funnene en stor
treghet. Denne tregheten har Bourdieu bedre fatt i enn
de nevnte modernitetsteoretikere.

Fordelingsstruktur

Etnisk identifisering stotter seg til dels pa noen
markerer som ikke lar seg endre gjennom valg
(utseende, aksent), til dels pa dyptgéende sosialisering,
og til dels pa stempling utenfra. Denne stemplingen
kan, med et poststrukturalistisk vokabular, betegnes
som hvordan samfunnsmessige diskurser om
innvandrere og om bestemte folkegrupper eller reli-
gioner angir bestemte subjektposisjoner. Med denne
tilgangen griper man hvordan maktforhold former den
enkelte, eller, mer i trdd med Foucaults formuleringer,
uteves av den enkelte.

For Pierre Bourdieu (Bourdieu og Wacquant 1993,
Bourdieu 1999a) er de sosiale konstruksjonene
strukturerte, og de er strukturert ut fra samfunns-
messige dominansforhold. Med Bourdieus vokabular
kan vi erstatte “diskurser” med “sosiale representasjo-
ner”, og tale om en strukturering ved at de mentale
strukturer formes i homologi med de sosiale strukturer.

Bourdieu har et godt grep om bandet mellom indre
forestillinger og selvfelelse pad den ene siden og
materielle og maktmessige fordelinger pad den andre.
Representasjonene av en etnisk gruppe understettes av
en fordelingsstruktur, hvor velstand, makt og inn-
flytelse fordeles sammen med sosial anerkjennelse. Jeg
synes ogsa han har et godt grep om kroppens
betydning i denne sammenheng: De etnisk konnoterte,
kroppslige distinksjonene er noe av det minst formbare
ved oss, og gjennom gjeldende fortolkninger av disse
(som igjen samsvarer med fordelingsmessige struk-
turer) legges det sterke begrensninger pa enkeltes
livsprosjekter.

Cemals opplevelse av frisettelse er en luksus for en
lyshudet og velutdannet ung mann, og selv han tror
han kan bli nedt til & skifte navn hvis han skal
eksperimentere med seg selv som “norsk”. Hans tilfelle
kan ogsd belyse begrensningene i den Butler'ske
forstaelse av identifisering som performance: Det er ikke
alle som kan fa lov til & iscenesette seg selv som
‘norske’. Det er ikke alle som far hjelp fra publikum til a
opprettholde forestillingen, for a formulere poenget
med Goffmans dramaturgiske vokabular.

"Teoretisk teori”

Etter denne gjennomgangen kan man selvsagt sperre
om det empiriske eksempelet var seerlig velvalgt for
formalet. En opplagt innvending kunne veere at teori og
empiri her ikke passer sammen, men det er faktisk
akkurat det som er mitt poeng: problemet med disse
identitetsteorier er at de er utviklet med stor avstand til
empiriske studier av dannelse av identifiseringer og

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

tilherigheter — de er med Bourdieus betegnelse “teo-
retisk teori”.

Det er klart det eksempel jeg har valgt er spesielt,
men etnisk identifisering er neppe mindre viktig for
majoritetsbefolkningen, den er formodentlig bare
mindre reflektert, noe som i sa fall understotter mitt
resonnement.

Kanskje treffer individualiserings- eller fragmen-
teringsteoriene godt pé andre typer av identifiseringer
eller tilherigheter, som det a veere ateist eller venstre-
orientert eller operaelsker. Men min pastand er at de
ikke treffer seerlig godt nar det gjelder identifiseringer,
tilherigheter eller subjektiviteter som springer ut av
grunnleggende, objektive sosiale differensieringsformer
som kjenn, alder, sosial klasse og etnisk bakgrunn.

Selv har jeg ogsa et annet materiale som jeg til dels
har underkastet den samme analysen. Det er et
omfattende feltarbeid blant feminine, homoseksuelle
menn, mer eller mindre transvestitter, i Mexico (Prieur
1998b). Helt summarisk: I poststrukturalistisk and
foretar jeg en dekonstruksjon av kjenn ut fra de
kjennslige og seksuelle kategorier som anvendes i den
delkultur jeg studerer, hvor jeg kan se at maskulinitet
og feminitet har noen helt andre betydninger i denne
delkulturen enn i f eks Skandinavia.

Men jeg mener & se noen av de samme begrensnin-
gene i alle fall i et queer-teoretisk, poststrukturalistisk
perspektiv, og som sarlig vedrerer forholdet til
kroppen og forholdet til det strukturelle og det
materielle. Der hvor en butlersk lesning ser mang-
foldighet og variasjon, ser jeg, blant annet utfra
Bourdieu, sosial tvang inn i bestemte menstre. Der hvor
en lesning kunne se individualitet og rasjonelle
strategier, legger jeg mer vekt pa sosial strukturering.

Der en butlersk lesning ser frihetsgradene i forhold
til et gitt kroppslig utgangspunkt, ser jeg ogsa de
grensene kroppen faktisk setter, hvor frihetsgradene
begynner & bli helbredsskadelige. Der hvor det kon-
struktivistiske perspektivet leder mot a se det historisk
og kulturelt spesifikke, ser jeg faktisk ogsa muligheten
for en viss biologisk disponering.

Jeg vil avslutte med & si at et perspektiv ikke
utelukker et annet, jeg oppfatter det ikke som at kun
det ene perspektiv er “riktig”. Men det er ikke sa lett a
tenke at det ene ikke utelukker det andre. For nar man
sier at noe, f eks kjenn, er sosialt konstruert, er det for a
si at det ikke er biologisk betinget. Eller nar man
framhever individualitet og refleksivitet, er det for a si
at sosial strukturering ikke har noen betydning.

Dermed etableres i det ene tilfellet et skille mellom
det kroppslige og det sosiale, eller i det andre tilfellet et
skille mellom det individuelle og det samfunnsmessige,
som gjor det vanskelig & f& fatt pa den tette sammen-
filtringen av det kroppslige og det sosiale, og av det
individuelle og det samfunnsmessige som virkeligheten
faktisk byr pd. Og mer grunnleggende: Ut fra et
sosiologisk syn pa forholdet mellom individ og
samfunn er det dypest sett helt galt & se det som en
motsetning, da det er samfunnet som gjor individet
mulig.

11



ke
i BrLia

Annick Prieur er dr.polit., lektor i sociologi ved Aalborg
Universitet.

Litteratur:

Andersson, Mette (1999) “All Five Fingers are not the Same.”
Identity work among Ethnic Minority Youth in an Urban
Norwegian Context. Bergen: PhD Dissertation, Faculty of Social
Science, University of Bergen.

Bourdieu, Pierre (1995) Distinksjonen. En sosiologisk kritikk av
dommekraften. Oslo: Pax.

Bourdieu, Pierre (1999a) Meditasjoner. Oslo: Pax.

Bourdieu, Pierre (1999b) Den maskuline dominans. Kebenhavn :
Tiderne Skifter.

Bourdieu, Pierre og Loic ].D. Wacquant (1996) Refleksiv sociologi
—mdl og midler. Kebenhavn : Hans Reitzel.

Brubaker, Rogers og Frederick Cooper (2000) “Beyond
"identity”.” Theory and Society 29 (1), 1-47.

Butler, Judith (1990) Gender Trouble. Feminism and the
Subversion of Identity. New York & Loindon: Routledge.

Butler, Judith (1993) Bodies That Matter. On the Discursive Limits
of ‘Sex’. New York & London: Routledge.

Foucault, Michel (1977) Det moderne fengsels historie. Oslo:
Gyldendal.

Foucault, Michel (1978) Seksualitetens historie 1. Viljen til viden.
Kebenhavn: Rhodos.

Frones, Ivar (1994) De likeverdige. Om sosialisering og de
jevnaldrendes betydning. Oslo: Universitetsforlaget.

Giddens, Anthony (1996) Modernitet og selvidentitet — selvet og
samfundet under senmoderniteten. Kebenhavn: Hans Reitzel.
Hall, Stuart (1992) “The Question of Cultural Identity.” I:
Stuart Hall, David Held og Tony McGrew (red.): Modernity and
its Futures. Cambridge: Polity, 274-317.

Hall, Stuart (1996) "Who Needs ‘Identity’?” I: Stuart Hall og
Paul du Gay (red.): Questions of Cultural Identity. London:
SAGE, 1-18.

Jacobsen, Christine (2002) Tilhorighetens mange former. Unge
muslimer i Norge. Oslo: Pax.

Kjelbye, Marie Louise (2002) “Kvinder, vis Ferrarien frem.”
Information — Boger, 8/3, s. 18.

Morck, Yvonne (1998): Bindestregsdanskere: Fortaellinger om kon,
generationer og etnicitet. Kebenhavn: Forlaget Sociologi.
Nielsen, Harriet Bjerrum (2000) Rommet mellom sitering og
dekonstruksjon. Kvinneforskning nr. 1: 16-29.

Prieur, Annick (1998a) “Unge innvandrermenn, kriminalitet og
kjennskultur.» Kvinder, kon og forskning nr. 4: 40-52.

Prieur, Annick (1998b) Mema’s House, Mexico City. On
Transvestites, Queens, and Machos. The University of Chicago
Press, Chicago.

Prieur, Annick (1999). ”Arvens modsigelser. Et generations-
perspektiv i indvandrerforskningen.” Social Kritik 65: 4-19.
Prieur, Annick (2002a) “Magt over eget liv: om unge
indvandrere, patriarkalske familieformer og nordiske
ligestillingsidealer.” I: Anette Borchorst (red.) Kensmagt under
forandring. Kebenhavn: Hans Reitzel, 149-168.

Prieur, Annick (2002b) “Gender remix. On gender
constructions among children of immigrants in Norway.”
Ethnicities 2 (1), 53-77.

Prieur, Annick (2002c) . ”Fargens betydning. Om rasisme 0g
konstruksjon av etniske identiteter.” Sosiologi i dag nr. 4.
Sendergaard, Dorte Marie (1996) Tegnet pi kroppen. Kon, koder
og konstruktioner blandt unge voksne i Akademia. Kebenhavn:
Museum Tusculanums Forlag.

Sjerup, Karen (1997) Anmeldelse af D.M. Sendergaard "Tegnet
pa kroppen”. Dansk sociologi 8 (1): 104-107.

Skov, Leonora Christina (red.) (2002) De rode sko — Feminisme
nu. Kebenhavn: Tiderne Skifter.

Wiemer, Liselotte (2002) “Klog — men ikke rigtig klog.”
Weekendavisen — Boger 8-14. marts, s. 1.

KONTUR nr 6 — 2002

ANNICK PRIEUR

Ziehe, Thomas (1989a) Ambivalenser 0og mangfoldighet. Keben-
havn: Politisk revy.

Ziehe, Thomas (1989b) Kulturanalyser — ungdom, utbildning,
modernitet. Stockholm: Symposion Bibliotek.

12



