Aalborg Universitet AALBORG

UNIVERSITY

Trosfrihet og Diskrimineringsvern

Skjeie, Hege

DOl (link to publication from Publisher):
10.5278/freia.4982959

Publication date:
2005

Document Version
Publisher's PDF, also known as Version of record

Link to publication from Aalborg University

Citation for published version (APA):
Skjeie, H. (2005). Trosfrihet og Diskrimineringsvern. Institut for Historie, Internationale Studier og
Samfundsforhold, Aalborg Universitet. FREIA's tekstserie No. 54 https://doi.org/10.5278/freia.4982959

General rights
Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners
and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.
- You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
- You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal -

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us at von@aub.aau.dk providing details, and we will remove access to
the work immediately and investigate your claim.

Downloaded from vbn.aau.dk on: February 14, 2026


https://doi.org/10.5278/freia.4982959
https://vbn.aau.dk/en/publications/64a10590-9c2c-11db-8ed6-000ea68e967b
https://doi.org/10.5278/freia.4982959

Hege Skjeie

Trosfrinet og Diskrimineringsvern

FREIA Paper

April 2005 54
Feminist Research Center in Aalborg
Institute for History, International and Social Studies
Aalborg University
Fibigerstraede 2
DK-9220 Aalborg @
Tel: + 45 96 35 83 10, Fax: + 4598 15 32 98
Mail: g05ck@ihis.aau.dk, www.ihis.aau.dk/freia/index.php




Hege Skjeie

Trosfrihet og
Diskrimineringsvern



Hege Skjeie
Trosfrihet og Diskrimineringsvern

Paper from

FREIA - Feminist Research Center in Aalborg
Institute for History, International and Social Studies
Aalborg University

Fibigerstraede 2

9220 Aalborg @

Tel.: 9635 8310

Tryk: Uni-Print, Aalborg Universitet, 2005
Layout: Anette Baek Kjelgaard / Cirkeline Kappel

ISSN: 0907-2179

FREIA’s paper series contains working papers, papers for conferences
and seminars, project descriptions, lecture manuscripts, chapters from
books etc. The papers are made by researchers affiliated to FREIA or by
researchers who have visited the centre. The paper series aims at spread-
ing the knowledge of FREIA's activities, internally as well as externally.
Editors of the series are Ann-Dorte Christensen and Ruth Emerek. The
papers can be ordered at Aalborg University, Institute for History, Inter-
national and Social Studies, phone: +45 9635 8391, or by e-mail:
g05ck@ihis.aau.dk.



Forord

Artiklen i dette nummer dannede udgangspunkt for Hege Skjeies oplaeg
om Maktudredningen, rettighedspolitikken og *den norske model’, som
blev holdt pa forkningsseminar i FREIA den 4/2, 2005. Artiklen er ogsa
trykt i tidsskriftet Kvinneforskning nr. 3/2004. Hege Skjeie er professor i
Statsvitenskap ved Oslo Universitet.

Ann-Dorte Christensen



Hege Skjeie
Trosfrihet og diskrimineringsvern

Forholdet til religionen er en stor utfordring i vern av kvinners
menneskerettigheter. Det gjelder i alle sammenhenger der religigs
lovgivning definerer sivile, politiske og sosiale rettigheter og plikter pa
mater som systematisk forskjellsbehandler kvinner og menn, jenter og
gutter. Men det gjelder ogsa innenfor rammen av sekuler lovgivning som
verner religionsfrineten slik at diskriminering blir en religigs
grupperettighet.: Likestilte rettigheter er ikke en idé med sikkert feste i
religionen. Snarere tvert i mot — det er troen pa hierarkisk ordnede
kjgnnsspesifikke rettigheter og plikter som  karak-teriserer
verdensreligionenes  historiske  tradisjoner. | internasjonale
menneskerettighetsfora har religigst basert kvinneundertrykking veert et
brennbart tema gjennom hele 1990-tallet. | alle samfunn handler nye
debatter om kvinners rettighetssituasjon innenfor rammen av religionen
stadig tydeligere om det uforlgste forholdet mellom sett av rettigheter
som ikke uten videre kan oppfylles samtidig. | den internasjonale
debatten om multikulturalisme diskuteres stadig mer intenst det
problematiske forholdet mellom gruppespesifikke ret-tigheter basert pa
trostilhgrighet og den individuelle retten til vern mot diskriminering pa
grunnlag av kjann eller seksuell orientering

Kvinners menneskerettigheter er saerskilt vernet i FNs kvinnekonvensjon
(CEDAW). Formalet med konvensjonen er a forandre religigse,
kulturelle, sosiale, skonomiske og rettslige strukturer som bygger pa
forestillingen om at kvinner er mindre verd enn menn. Religigst
begrunnede kjgnnshierarkier og — stereotypier blir direkte utfordret i
kvinnekonvensjonens likerettsforstaelse (jf. for eksempel Bgrresen
2004). Konvensjonen forplikter stater til & innlemme prinsippet om
likestilling mellom kvinner og menn gjennom forfatningsregler eller
annen lovgivning, forby all diskriminering av kvinner og selv avsta fra

1. Dette er et sentralt tema i nettverksprosjektet jeg deltar i om Demokrati, religionsfrihet og kvinners
menneskerettigheter. Prosjektet er finansiert over kjgnnsforskningsprogrammet i Norges forskningsrad
for perioden 2004-2007. Stor takk til Rune Karlsen som har statt for bearbeiding av data fra Mak-
tutredningssurveys.



og forhindre enhver handling eller praksis som diskriminerer kvinner —
«to take all appropriate measures to eliminate discrimination against
women by any person, organisation or enterprise». Kvinnekonvensjonen
har, serlig gjennom det siste tidret, blitt et svert viktig dokument i en
global feministisk rettighetsbevegelse og for nettverkene som er
engasjert i praktisk menneskrettighetsarbeid (jf. Okin 1997, Hellum
2002). Kvinnekonvensjonen har samtidig produsert flere reservasjoner
fra enkeltstater enn noen annen FN-konvensjon. Konvensjonens
sivilrettslige bestemmelser bryter med shariabaserte rettslige regimer nar
det fastslas at kvinner skal ha samme rettslige handleevne som menn,
samme rett til & innga avtaler og forvalte eiendom, behandles likt med
menn i alle ledd av rettergangsprosesser, ha samme rettigheter og
forpliktelser i1 egenskap av foreldre. Den utfordrer alle former for
religigst begrunnet polygami, og patriarkalske skilsmisseregler. Pa
samme mate er reproduktive rettigheter — seksuell selvbestemmelse,
helsevern ved graviditet og fadsel, og tilgang til prevensjon — en stadig
kilde til dramatiske konflikter mellom forkjempere for kvinners
menneskerettigheter og religigse stater og organisasjoner. Pa tre
internasjonale FN-konferanser pa 1990-tallet, i Wien, Kairo og Bejing,
har kontrollen over reproduksjonen representert selve stridskjernen, i nok
et skjeringspunkt mellom religion og selvbestemmelsesrett (se Vuola
2002, ogsa Hellum 2004).

Kirsten Ketcher (2001) understreker hvordan retten til religionsfrihet og
kvinners grunnrettigheter har utviklet seg med historisk ulike
forutsetninger. Religionsfrineten har historisk sett handlet om & sikre
gudsdyrkelsen mot overgrep fra en stat som makt til & definere
betingelsene for den, og om likebehandling av religioner. Slik har den
ogsa blitt forstatt som en serskilt grupperettighet; som et omrade der den
alminnelige lovgivningen kan ha begrenset gyldighet. Dette er den
konvensjonelle forstaelsen av religionsfrinet i Norge. Her har
trossamfunn hatt rett til & diskriminere pa grunnlag av kjenn eller
seksuell orientering nar diskrimineringen er forankret i religigs
overbevisning. Indre forhold i trossamfunn er eksplisitt unntatt fra
likestillingsloven. | utgangspunktet betyr dette at verken det generelle
forbudet mot forskjellsbehandling, bestemmelsene om myndighets- og
arbeidsgiversplikt til a tilrettelegge for likestilling, likestillingslovens
ansettelses-, oppsigelses- og likelgnnsvern, eller bestemmelsene om
likerett til og i utdanning, opplaering og organisasjonsdeltakelse, omfatter



indre forhold i trossamfunn. Bare vernet mot seksuell trakassering er
«unntatt unntaket»2. Med «indre forhold» menes sparsmal som har nar
sammenheng med religionsutgvelsen i trossamfunnet. Likestillingsloven
skal ikke gripe inn i maten trossamfunn utgver sin religion pa, uansett
kjgnnskonsekvenser. Det gjelder for den norske statskirken som for
andre trossamfunn. Og i arbeidsmiljglovens nye kapittel om
likebehandling i arbeidslivet, er trossamfunn fortsatt unntatt fra det
generelle forbudet mot diskriminering pa grunnlag av seksuell
orientering, da presisert til a gjelde «<homofil samlivsform».

Forholdet mellom trosfrihet og diskrimineringsvern skaper, for a sitere
Cass Sunstein (1999:85), «dype spenninger» i en liberal sam-funnsorden,
som samtidig er langt fra a veere grundig debattert. I norsk sammenheng
er det mange eksempler pa en forunderlig politisk vilje til a tie slike
spenninger i hjel. Diskrimineringsspgrsmal tematiseres gjerne som
problem i forhold til religigse minoritetskulturer, og sjeldnere som
spgrsmal om spenninger i majoritetens religigse kulturlandskap.
Vedtekter i misjonsforbund kan utelukke homofile fra medlemskap, og
politiske ledere ngyer seg med a henvise til troens autonomi. I statskirken
kan kvinner diskrimineres i for-kynnerstillinger, og politiske ledere
unndrar spgrsmalet fra offentlig debatt. Religigst basert undervisning kan
forkynne kvinnelig under-ordning i alt fra samfunnslere til
biologiundervisning, uten at det preger debatten om kristne privatskoler.

| denne artikkelen skal jeg konsentrere meg om noen av de
problemstillingene som likestillingslovens generelle unntak for indre
forhold i trossamfunn reiser i et liberalt demokrati som bekjenner seg til
ideen om frihet fra diskriminering. | Norge er dette likevel ikke en ide
med samme formelle, konstitusjonelle, beskyttelse som retten til
religionsfrihet. | grunnloven vernes — i en og samme paragraf — bade
statsreligionen og religionsfriheten. Her fastslas det at den evangelisk-
lutherske religion forbliver statens offisielle religion, og at de innbyggere
som bekjenner seg til den, er forpliktet til & oppdra sine barn i samme.
Med statsreligionen falger statskirke, kristen formalsparagraf i skolen og
obligatorisk opplering i kristen-domskunnskap med livssynsorientering
(KRL). Men alle innbyggere kan likevel fa tro hva de vil: fgrste ledd i

2. I den forstand at forarbeidene (Ot.prp.77 2000-2001:74) karakteriserer trakassering som en handling
som ikke har med tros- og religionsutgvelse & gjere. Det nzermere grunnlaget for dette skillet mellom
trakassering og andre former for diskriminering, og basisen i ulike religigse leresetninger/
dogmer/praksiser, er ukjent.



bestemmelsen fastslar retten til fri religionsutevelse.: Noen tilsvarende
rett til frihet fra Kkjgnnsdiskriminering, etnisk diskriminering eller
diskriminering pa grunnlag av seksuell orientering garanterer grunnloven
ikke, utover en ny bestemmelse fra 1994, som fastslar at det paligger
statens myndigheter a respektere og sikre menneskerettighetene.: Med
Kirsten Ketcher (2001) kan vi si at dette apner for en hierarkisering av de
to grunnrettighetsomradene, der kvinners rettigheter tenderer mot a matte
vike for religionsfrineten nar uforenelighet kan konstateres.
Likestillingsrettslige vurderinger problematiserer en slik vikeplikt.

Hvor langt kan religionsfriheten trumfe diskrimineringsvernet? Det er et
felt for normative begrunnelser, rettslige avveininger, politiske
prioriteringer og alminnelig, diffus, legitimitet. Jeg skal prave a gi
eksempler pa alle variantene. Det skjer dels med utgangspunkt i viktige
bidrag i Makt- og demokratiutredningen om forholdet mellom religion og
likestilling, som Kirsten Ketchers (2001) analyse av kvinners
grunnrettigheter og Tordis Borchgrevinks (2001) diskusjon av religionen
og likestillingen som en «flerkulturell hodepine». Dels har diskusjonen
feste i den problematiseringen av religigse grupperettigheter som Susan
Okin tok intiativ til pa slutten av 1990-tallet - presentert som en
sammenhengende debatt i antologien Is Multiculturalism Bad for
Women? (1999). Mye av debatten her er riktignok knyttet opp mot
amerikanske eksempler pa kontroverser om religigse grupperettigheter.
Men mange resonnementer har ogsa klare paralleller til
likestillingsrettslige vurderinger av det norske unntaket for indre forhold
I trossamfunn. Dels undersgker jeg politiske prioriteringer og generell
legitimitet gjennom svarmgnstre pa tre sparsmal om lovbestemt
likestilling i trossamfunn som ble stilt i to survey i Maktutredningens regi
— eliteundersgkelsen fra 2000 og en opinionsundersgkelse fra 2002.

Bar diskrimineringsvern omfatte trossamfunn?

3. Grunnlovens § 2. | den opprinnelige teksten var bestemmelsen om statsreligionen fulgt av
grunnlovsfestede religigst baserte eksklusjoner: jesuitter og munkeordener matte ikke tales, og jader
var utelukket fra adgang til riket. Se Bergem, Karlsen og Slydal, 2002. Obligatorisk KRL-undervisning
star i dag i klageks ved menneskerettighetsdomstolen i Strasbourg, se for eksempel Borchgrevink
2002.

4. Grunnlovens 8§ 110 c. Religionsfriheten innebarer, som beskrevet i internasjonale
menneskerettighetskonvensjoner, friheten til, sa vel offentlig som privat, & gi utrykk for sin religion
eller overbevisning. Den inkluderer retten til skifte religion, og begrenses av (lovregulerte) hensyn til
offentlig orden, helse og moral, samt beskyttelsen av andres rettigheter og friheter. Jfr EMK — den
europeiske menneskerettighetskonvensjonens — artikkel 9.



| Okins kontroversielle essay: Is Multiculturalism Bad for Women? var
en viktig del av kritikken konsentrert om hvordan normative faringer i
multikulturalisme kan bidra til & legitimere religigst begrunnet
kjgnnsdiskriminering. Multikulturalisme diskuterer diskri-mineringsvern
pa gruppeniva, og kulturelle rettigheter i forholdet mellom minoritet og
majoritet. Rettferdighet handler her om moralske og politiske
forpliktelser til gjensidig kulturell respekt og aner-kjennelse. Bade kravet
om lik respekt/anerkjennelse og behov for serskilt beskyttelse kan
ngdvendiggjere gruppebaserte rettigheter. (Taylor 1994, Kymlicka 1995,
jf. ogsa Borchgrevink 2002).0kins kritikk handler om hvordan ulike
former for vern mot “eksterne” majoritetsbeslutninger samtidig apner for
«intern» diskriminering. Eksemplene hos Okin pa hvordan religigse
grupperettigheter kan bety intern diskriminering varierer fra patriarkalske
ekteskaps-, skilsmisse-, foreldre-, arve-, og/eller eiendomsregler, til
trosbasert og -styrt oppleering og utdanning.

Hva ber liberale multikulturalister gjere — spar Okin — nar krav om
grupperettigheter, respekt for forskjellighet og intern autonomi kolliderer
med kvinners likestillingsrett? Hvordan kan (subnasjonale) krav om
gruppebaserte unntak fra generelle regelverk forsvares nar de samtidig
innebeaerer krenking av kvinners menneskerettigheter? Svaret er kort sagt
at det kan de ikke; liberale multikulturalister far tenke en gang til.
Liberale forsvar for gruppebaserte rettigheter har bare interesse om de
samtidig har vurdert interne konsekvenser for kvinner og forsikret seg
om at ogsa de er forsvarbare. For mye mulitikulturalisme har tatt for lett
pa dette, er Okins hovedpoeng. Slik har en ny ekspanderende normativ
teori bidratt til reproduksjon av tradisjonell kjgnnsblindhet. Og det til
tross for at multikulturalismens fremste teoretikere gjerne kopler ismene
sammen, i ulike «feminisme og multikulturalisme»-varianter.® Et
minimumskrav til politiske multikulturalister er uansett, fastslar Okin, a
sgrge for at en hvilken som helst reell forhandling om politisk
anerkjennelse av en grupperettighet inkluderer lik representasjon av
kvinner og menn blant forhandlerne.

| debattboka Susan Moller Okin with Respondents: Is Multiculturalism
Bad for Women? er det mange som gir svar pa tiltale. Will Kymlickas
svar leser jeg mest som full tilslutning til Okins krav. En liberal

5. Se Kymlicka 1999, Young 1995, samt Brian Barrys (2001) innette, parallelifgrte, kritikk av begge. For
en ditto krass kritikk av etnosentrisme i Okins posisjon, se for eksempel Jacobsen og Gressgard 2002.



tilneerming til multikulturalisme ma ngye granske mulighetene for
etablering eller forsterking av interne ulikheter nar den drafter
minoritetsrettigheters legitimitet. Grupperettigheter som skaper eller
forsterker kjgnnsmessig ulikhet innenfor gruppen er ikke akseptable; en
liberal teori om grupperettigheter kan ikke godta «interne restriksjoner»
som skaper urettferdighet innenfor gruppen. Det gjelder restriksjoner i
sivile og politiske friheter sa vel som tradisjonalisering av sosiale
institusjoner (1999:31-33, jf. Kymlicka 1995) Men Kymlicka appellerer
samtidig til feminismen som multikulturalismens allierte i en mer
inkluderende forstaelse av rettferdighet — en allianse som kan utfordre
det han kaller «liberale selvgodheter.

Problemstillingen kravet om grupperettigheter kan reise har Tordis
Borchgrevink formulert pa falgende mate: Er det legitimt for et liberalt
samfunn a tvinge liberale verdier pa illiberale grupper? Er det legitimt a
la det veere? (2002:105) For Okin ville nok svaret vert enkelt. Martha
Nussbaum, som deler Okins liberalfeministiske utgangspunkt, er likevel
sveert kritisk til det hun kaller Okins «forakt for religion» (1999:105).
Religion for Okin framstar som lite annet enn en sekk med overtro
bundet sammen i formalet om a opprettholde kontroll over kvinner,
mener Nussbaum. Slik blir det mest av alt et praktisk politisk spgrsmal a
sgrge for at religionen ikke bidrar til & underminere den sekulare
lovgivningens forbud mot kjgnns-diskriminering. Nussbaum vil heller
framheve religigse endrings-potensialer; religionen som del av radikale
sosiale bevegelser, og religigse interne reformbevegelser. Det gjelder
ikke minst den jediske reformgruppen Nussbaum selv tilhgrer. Som
troende (?) argumenterer hun for at religionen kan kreve en spesiell
erbgdighet fra den liberale staten.

| amerikansk konstitusjonell teori har religionsfrihetens vilkar
tradisjonelt veert forstatt som at staten ikke kan legge en «substansiell
byrde» pa religionsutavelse uten at staten samtidig kan paberope seg en
«tvingende interesse».” Det er en forstaelse Nussbaum statter. Sa blir

6. Men Nussbaum gar samtidig en grenseoppgang mellom «comprehensive liberalism og «political
liberalism», hvor hun plasserer Okin i farstnevnte og seg selv i sistnevnte — denne da med en form for
avgrensning mot enhetlige syn pa «den menneskelige natur» (Nusshaum 1999:108-109, Okins svar
ibid: 127-130).

7. Nussbaum 1999:111. | Nussbaums diskusjon star endringen av en slik forstelse sentralt. Den tar
utgangspunkt i en hgyesterettsavgjarelse fra 1990 om at en ngytral (dvs. ikke-diskriminerende) lov ikke
kommer i konflikt med det konstitusjonelle vernet av religionsfrihet selv om staten vanskelig kan anses
a ha en «tvingende interesse». Saken gjaldt om bruk av et narkotisk stoff i en religigs seremoni kunne
gjare krav pa unntak fra et generelt lovforbud. Se ogsa Sunstein ibid.



spgrsmalet om vern mot kjgnnsdiskriminering er en slik tvingende
interesse. Det svarer hun, etter det jeg kan forsta, uklart pa. Sa lenge
religigse organisasjoner er frivillige organisasjoner — med mulighet for
utmelding — bar staten begrense seg til a kreve garanti for lik frihet og
like muligheter pa «fundamentale omrader» som kroppslig integritet og
helse, ytrings- og forsamlingsfrihet og adgang til lgnnsarbeid (1999:114).
Interne religigse dogmer og praksiser knyttet til kleskoder, ritualer, eller
forkynnelse, kan legitimt gjgre krav pa frihet fra den sekuleere
lovgivningen. Men alt dette gjelder altsa bare i situasjoner der
medlemmene rimelig kan forventes a ha «exit» som reelt alternativ. |
sekulaere, liberale, stater vil det veere identisk med alle voksne mennesker
av begge kjgnn. Barn kan trenge ekstra vern, for barn har ikke slik exit-
mulighet.

Nussbaums debattinnlegg gjar bruk av tre kriterier i grenseoppganger for
religionsfriheten: Statens interesse, den religigse byrden, og exit-
muligheten. Dette er vanlige Kriterier i mange vurderinger av hvor langt
religigse grupperettigheter bar rekke. Blant annet kan vi gjenfinne alle tre
i en artikkel i Samtiden fra 2003, om Retten til & diskriminere. Her avvi-
ser generalsekreteren i Human-Etisk forbund, Lars Gule, at staten bar
sikre medlemmer av trossamfunn et generelt rettslig vern mot diskrimi-
nering. Retten til & diskriminere tilhgrer religionsfriheten og til de indre
forhold i trossamfunn som kan gjere legitime krav pa unntak fra den al-
minnelige rettsbeskyttelsen mot diskriminering. En bestemt variant av
«&rbgdighet» begrunner posisjonen; Gules tolkning av hva menneskeret-
tighetsforpliktelser innebarer her. Gule er opptatt av rettighetskollisjo-
ner, og av hvilke rettigheter som eventuelt har forkjarsrett/ vikeplikt. Sa-
ken dreier seg «om hva andre har rett til & gjgre, selv nar humanister,
kvinne- og homoaktivister er fullstendig uenige i hva «de andre» tenker,
mener, sier og gjer. Det handler — tilsynelatende — om rett (livssyns- og
ytringsfrihet) mot rett (ikke-diskriminering). Livssynsfriheten —en av de
eldste og mest fundamentale av menneskerettighetene — gir forskjellige
mennesker og organisasjoner anledning til tro og praktisere sin tro pa
forskjellige méter». ® Synspunktet utdypes med noen betraktninger om
forskjeller i krenkelser som mennesker kan bli utsatt for i religigse sam-
menhenger. Slik jeg leser argumentasjonen, er det bare i tilfeller der
krenkelsene er uopprettelige, at staten bar regulere religigse praksiser.
Forskjellsbehandling nar det gjelder stillinger og verv i bestemte organi-

8. Sitert etter nettutgaven; www.samtiden.no/03-3/art4.html, s.2.



sasjoner innebarer ingen uopprettlig skade. Det gjgr derimot omskjeering
av jentebarn. Omskjaering av guttebarn gir for liten skade til a berettige et
forbud. Viktig (-ere?) er det at et slikt forbud ville gjgre det umulig a vee-
re jade eller muslim i for eksempel Norge. Mer generelt framholder Gule
at psykiske skader som fglge av diskriminering og undertrykkelse i fami-
lie og trossamfunn kan veere vanskelige a pavise, og at det dessuten vil
veere store individuelle variasjoner i slikt. De kan derfor ikke utgjere et
generelt argument for diskrimineringsvern. Pa tilsvarende vis diskuteres
«exit»-muligheter. Forutsatt at medlemskap i trossamfunn er en frivillig
sak star den enkelte fritt til & melde seg ut av diskrimineringen. Kvinner
og homofile i diskriminerende tros-samfunn kan praktisere exit og even-
tuelt starte egne menigheter og trossamfunn. Slik kan uforenelige krav
forenes: livssynsamfunn har anledning til a diskriminere internt, mens
individet kan melde seg ut og inn i andre, ikke-diskriminerende, organi-
sasjoner. Eventuelt ma kampen tas internt.

Gules «lgsning» likner Nussbaums pa flere punkter. Bare «uopp-rettelige
krenkelser» [/ av «fundamentale mulighetsomrader» berettiger
statsinngrep i religigse praksiser. Dette blir i realiteten det avgjerende
kriteriet. Ikke-sa-fundamentale typer av krenkelser kan ngytraliseres
gjennom retten til & melde seg ut av dem. Na er det apenbart at bade
«exit»- 0og «voice»-muligheter (jf. Hirschman 1975) ikke lgser en akutt
diskrimineringsproblematikk. De simpelthen omgar den. Exit-
muligheten, som utvilsomt star sentralt i liberal teori om underordning/
autonomi, er pa mange mater rettighetskollisjonenes enkle vei ut — den
kan redde bade teorien og individet, for a si det slik. ¢ Det «exit» ikke
problematiserer er troens grep om sjelene, at religigse overbevisninger
forplikter menneskers liv — at de er «en grunnleggende dimensjon ved
individ- og samfunnsliv», eller «sterke identitetsmarkgarer», for a sitere
Agder-biskopen (Aftenposten 20.08.04)* Retten til utmelding kan veere
vanskelig nok a praktisere nar identitet og tilhgrighet er det som star pa
spill. Minst like vanskelig blir den nar praktiske livsvilkar og —
muligheter er religigst innrammet i ulikerett, sivilt, politisk og sosialt.

9. For nyttige kompliseringer, se for eksempel Borchgrevink 2002, ogsa Okin 2002.

10.  Som for gvrig — i et illustrerende eksempel pa en gjennomgangsmelodi i denne artikkelen, klarer &
mane til sterkere samling om kristent kunnskapsstoff; en styrket religigs og kulturell bagasje for de
norske folkekirkemedlemmene — serlig sett i mgtet med islam — uten en eneste visitt til
likestillingspolitiske dimensjoner ved religigst kunnskapsstoff.



Men konvensjonelt innvilges det altsa et stort frirom for religigst
begrunnet diskriminering, gitt exit-mulighet. Det ser vi i almenne
betraktninger som de Gule gir uttrykk for, i liberal teori om forholdet
mellom stat og religion slik for eksempel Nussbaum diskuterer det, savel
som i lovgivers forstaelse av diskriminering som religigs grupperettighet,
slik den for eksempel avtegnes i Norge.

Cass Sunstein problematiserer en slik relativisering av dis-
krimineringsvernets gyldighetsomrade. Should Sex Equality Law Apply
to Religious Institutions? spar han, og konsentrerer seg om forbud mot
forskjellsbehandling. Ja - er svaret, prinsipielt sett. Relativisering av dette
diskrimineringsvernet skjer gjennom det Sunstein Kkaller en
«assymmetri»-tese. Unntaksbestemmelser a la likestillingslovens baserer
seg pa en forutsetning om ulikeverd. Stort sett er det stor enighet om at
de fleste lover har ubestridt gyldighet ogsa for trossamfunn. Man slipper
ikke unna med mord, kidnapping eller overfall selv om slikt inngar i
religigse forskrifter eller seremonier. Men det er like stor alminnelig
enighet om det er grenser for hvor langt forbud mot kjgnnsdiskriminering
rekker. Ingen krever at den katolske kirken ordinerer kvinner som
prester. Det er ukontroversielt a forby prester a banke opp kvinner som
del av en religigs seremoni, men uakseptabelt a forby kjgnnssegregering i
religigse utdanningsinstitusjoner. Lar denne assymmetrien seg forsvare?

Sunstein diskuterer forsvaret for en «rett til @ diskriminere» som
vanestyrt forsvar. Da sees diskrimineringsvern som en «passe Vviktig»
interesse, tilsvarende det synspunktet Gule gir uttrykk for i distinksjonen
«forskjellsbehandling» vs. «omskjeering», eller Nussbaum i
framhevingen av «fundamentale» vs. ikke-sa-fundamentale livsomrader.
Den hviler pa en oppfatning om at forskjellsbehandling ikke er noen
«farlig» form for diskriminering. Det kan det veere stgrre og mindre
uenighet om. Men, sier Sunstein, prinsipielt holder et slikt forsvar likevel
bare, isolert sett, sa lenge andre «passe viktige» lover heller ikke omfatter
religigse or-ganisasjoner og /eller praksiser. Men det gjer de vitterlig. En
hel mengde «trivielle» forbud og pabud gjelder uavkortet for
trossamfunn, uten @ mobilisere unntakskrav. Hva da med den andre delen
av forsvaret; «substansiell byrde»-argumentet? Ogsa det kan, isolert sett,
veere et tynt argument, mener Sunstein, sa lenge forbud som gar til
kjernen av religigse praksiser faktisk har uinnskrenket gyldighet — som
for eksempel rituell ofring av dyr, eller rituell narkotikabruk (jf. note 6).



Med andre ord: Generelle unntaksbestemmelser lar seg vanskelig
forsvare. De opprettholder retten til diskriminering som en «hellig rett» —
og det holder ikke i en demokratisk samfunnsorden. Det bar veere mulig
a implementere forbud mot kjgnnsdiskriminering som eventuelt ogsa
bryter med etablerte religigse praksiser. Konkrete former for avveininger
er nok ikke til a komme forbi. Men mange slike avveininger vil veere
enkle, tror Sunstein. Det er bare der hvor en tvingende interesse mgter en
troverdig pastand om at inngrep i trossamfunnets indre forhold truer dets
eksistens, at avveiningen blir vanskelig. Men vanskelige avveininger er
langt & foretrekke framfor generelle standardfraser om religigse
institusjoners legitime autonomi (1999:93).

Det er et synspunkt jeg gjerne slutter meg til. | det hele tatt tror jeg
Sunsteins diskusjon av statlige interesser og religigse byrder, uavhengig
av exit-mulighet (1999:88), har mye for seg. Exit er en menneskerett,
men brukes ofte som en form for standardfrase i liberale religionsfrihet-
formularer. Parodisk blir det nar exit liknes med en form for religigs
shoppingtur.

Trosfriheten og likestillingsloven

Kirsten Ketscher har karakterisert likestillingslovens unntak for indre
forhold i trossamfunn som et paradeeksempel pa en kon-
kurransesituasjon der kvinners rettigheter uten videre argumentasjon har
blitt satt til side til fordel for religionsfriheten (2001:152). Det er med
andre ord et unntak som ikke bygger pa kjente politiske avveininger av
forholdet mellom interesse og byrde. Unntaket har statt uforandret siden
loven ble vedtatt pa slutten av 1970-tallet. Norge ratifiserte
kvinnekonvensjonen i 1981, men uten at dette fikk konsekvenser for
unntaksbestemmelsen. 1 1995 ba CEDAW-komiteen, som overvaker
statenes etterlevelse av konvensjonen, norske myndigheter a endre loven
pa dette punktet. Oppfordringen ble imidlertid ikke gjentatt da CEDAW-
komiteen diskuterte en ny norsk rapport i 2003. Hvorfor ikke, er heller
ikke kjent.

Unntaket for «indre forhold i trossamfunn» ble wvurdert da
likestillingsloven ble revidert i 2001-2002. Endringsproposisjonen ble
fremmet av en Arbeiderpartiregjering som hadde programfestet a
oppheve unntaket. Under hgringen av revisjonsforslagene hadde partiets

11.  Etnyttig nettsted for CEDAW-informasjon, med lenker, er: http:// www.likestilling.no



kvinnebevegelse karakterisert unntaket som en «legitimering av
diskriminering». Men som statsrad for proposisjonen underskrev
kvinnebevegelsens leder bare pa at «sparsmalet skal utredes i samarbeid
med kirken» (Ot.prp.77 (2000-2001). Proposisjonen innholdt ingen
nermere redegjorelse for hvorfor — eller hvordan — dette skulle
diskuteres «med Kkirken», hvorfor andre trossamfunn ikke skulle
konsulteres,  hvorfor likestillingsrettslige /kvinnerettslige /men-
neskerettslige vurderinger ikke skulle inkluderes osv. Den inneholdt
heller ingen prinsipielle vurderinger av forholdet mellom trosfrihet og
likestillingsrett i ulike situasjoner og relasjoner. Det var med andre ord
en bokstavlig talt vanestyrt behandling av diskrimineringsvernets
kjernesparsmal som ble gjennomfert her. Eller eventuelt, ikke ble
gjennomfeart, for den varslede utredningen har det visstnok heller ikke
blitt noe av.

| sparsmalet om hvordan Norge best kan innfri forpliktelsene som falger
ratifiseringen av CEDAW, har forholdet mellom religionsfrihet og
likestillingsrett fatt ny aktualitet. En rekke sentrale menneske-
rettighetskonvensjoner er innarbeidet som norsk lov gjennom
menneskerettsloven fra 1999. Kvinnekonvensjonen er ikke innarbeidet
her. Regjeringen gnsker heller ikke, pr. i dag, & gi CEDAW samme
rettslige status som disse konvensjonene.? Hgringsnotatet fra Barne- og
familiedepartementet om innarbeiding av kvinnekonvensjonen i norsk
lov, fra 2003, bidrar ikke til & klargjare diskrimineringsvernet. Her ngyer
departementet seg med a vise til den avveiningen som ble gjort pa midten
av 1970-tallet, der unntaket for indre forhold i trossamfunn ble ansett «a
passe best med Grunnlovens paragraf 2» (Ot.prp.33(1974-75:24, jf.
hgringsnotat fra BFD 2003:31). Fra dette sluttes det ganske enkelt at
innarbeiding av kvinnekonvensjonen ikke vil fa konsekvenser for
unntaksbestemmelsen: den «skal ikke fagre til noe snevrere
anvendelsesomrade for prinsippet om religionsfrihet enn det som faglger
av Grunnloven 0g av EMK» (Den europeiske
menneskerettighetskonvensjonen).

Det er altsa en konvensjonell forstaelse av trosfrihet som institusjonell
autonomi som stadig begrunner unntaket fra diskrimineringsforbudet.
Men denne standardfrasen tar ikke hensyn til at statskirkens serstilling.
Statskirken er ikke, om vi tar multikulturalismens termer i bruk, en

12.  Denne prosessen beskrives mer inngaende siste avsnitt i artikkelen.



minoritetskultur som eventuelt kan paberope seg et sarskilt behov for
vern av forskjellighet og tradisjonell egenart. Statskirken er den
institusjonelle beerer av statens offisielle religion, og staten slik innvevd i
hele institusjonens gjeren og laden. Denne innvevdheten gir staten,
nermest pr. definisjon, en interesse i kirkelige anliggender som
prinsipielt sett ikke kan hevdes a veere bare «passe viktig», eller eventuelt
stadig «mindre viktig». Diskrimineringsproblematikk har derimot fatt
gkende betydning som statlig interessefelt. Det falger bade av styrkingen
av internasjonale menneskerettighetsregimer, og av nasjonalstatlig
antidiskrimineringspolitikk. Begge deler skulle for sa vidt tilsi at det er
mer aktuelt d begrense statskirkens «indre autonomi» i
diskrimineringsspgrsmal i dag enn for eksempel pa 1970-tallet, da
diskrimineringsproblematikken farst ble Igftet seerskilt fram som eget
lovgivningsfelt. Det resonnementet gjelder for kjgnnsdiskriminering sa
vel som for diskriminering pa grunnlag av seksuell orientering.

| det farste utkastet til likestillingslov, som ble presentert i 1974, var
likevel statskirken ikke inkludert i unntaket for indre forhold i
trossamfunn. Unntaket var farst og fremst beregnet for det som pa 1970-
tallet fortsatt ble kalt «dissentersamfunn». Innenfor rammen av
statskirken skulle diskriminering vere forbudt og likestillingsloven
gjelde uten unntak av noe slag. Men da utkastet ble sendt pa hgring
mobiliserte landets biskoper, Menighetsfakultetet og Det teologiske
fakultet med en strgm av protestskriv som landet hos departementet for
kirkesaker. Pa 1970-tallet var Menighetsfakultets presteutdanning stengt
for kvinner. Lererradet ved MF betraktet lovutkastet som neaermest
stalinistisk i sin «gst-europiske» innretning og hadde helst sett at hele
loven ble lagt i en dertil egnet departementsskuff:

Det kan ikke nektes av lovutkastet griper dypt inn i borgernes
livsmgnster og og livsanskuelse... noe som av folk med en
annen oppfatning endog vil kunne karakteriseres med ordet
indoktrinering. Det er verd a overveie om man ikke her fjerner
seg fra vare demokratiske tradisjoner og naermer seg et system
som mer hgrer hjemme i gsteuropiske land (advarsel, forbud,
trussel om straff, eventuell patale og straffesak).

Laererradet skulle uansett ha seg frabedt noen tvungen apning av det
praktisk-teologiske seminaret for kvinner. De kirkelige protestene ble tatt



til falge i1 den forstand at lovens unntak for indre forhold i trossamfunn
ble utvidet til ogsa a omfatte statskirken. Men regjeringen var ikke
innstilt pa & unnta utdanningsinstitusjonene fra det generelle
diskrimineringsforbudet. En direkte konfrontasjon ble likevel unngatt da
MF i 1977 dpnet presteutdanningen for kvinner.

| en hgringsuttalelse til revisjonen av likestillingsloven mer enn tjue ar
senere framhevet Oslo-biskopen likestillingslovens generelle betyd-ning
som normskaper i kirken — hvordan loven har veert et viktig grunnlag for
internt  kirkelig reformarbeid. Biskopen undret seg over at
likestillingslovens unntaksbestemmelse ikke ble diskutert i hgrings-
notatet, og svarte selv pa det sparsmalet som regjeringen lot veere a
reise.® Det generelle unntaket for indre forhold i trossamfunn bgr ikke
opprettholdes for statskirkens vedkommende. «Det er vanskelig a se at
likestillingsloven i dag skulle innebare forhold som prinsippielt sett star i
motsetning til at Den norske kirke er et trossamfunn.
Likestillingsprinsippet ma ogsa anses a veere i trad med evangeliet.
Rettferd og likeverd uansett rase, klasse eller kjgnn er en baerende del av
det kristne budskapet. Lover som bygger pa dette prinsippet ma ogsa
gjares gjeldende i kirken», skrev biskopen. Samme synspunkt ble
framfart av Hamar-biskopen. * Men ingen av dem ble videre
kommentert, verken far eller etter regjeringsskiftet i 2001.

For kirkelige ansettelser sier dagens tilsettingsregler at kvinner og menn
har lik adgang til tilsetting som prest. Men Kirkeradets ledelse har flere
ganger uttalt at begrensningen i likestillingsloven ma opprettholdes, og
da farst og fremst av hensyn til de kirkelige mindretall som searlig matte
mene at kvinner ikke bgr forkynne. «Det er ingen tvil om kirkens
juridiske rett til & diskriminere», hevder ogsa Lars Gule i essayet om
Retten til & diskriminere. Et motsatt standpunkt hevdes i alle de
likestillings-/ kvinnerettslige vurderingene av dette spgrsmalet som har
blitt gjennomfart de siste arene. | alle disse veies — mer eller mindre
eksplisitt — statens interesse mot den religigse byrden. For statskirkens
vedkommende er avveiningen enkel.

13.  Haringen ble gjennomfart i regi av den fgrste Bondevik-regjeringen.
14.  Brev fra Oslo Bispedgmme datert 7.2.2000, brev fra Hamar bispedemme datert 6.2.2000.
15.  jf. ogsa Kirkeradets hgringsvar datert 27.1.2000



Interesse-betraktninger kan vi for eksempel lese ut av Elisabeth Vigerusts
(1998) argumentasjon for at kirken som arbeidsgiver ikke kan hevdes a
sta i noen juridisk sarstilling. Kirken er et forvaltningsorgan som er
underlagt samme saklighetskrav som andre offentlige institusjoner. Hvis
kirken forskjellsbehandler kvinner og menn ma dette begrunnes saklig.
Det ma da kreves at forskjellsbehandlingen har sammenheng med den
religigse virk-somheten. Diskrimineringsretten er ikke carte blanche, og
gjelder apenbart ikke stillinger uten religigs betydning. Men adgangen til
a bedrive religigst begrunnet diskriminering har samtidig andre
problematiske sider. Om kirkelige ansettelsesforhold betraktes som a
veere utenfor likestillingslovens omrade, apner dette for at kvinner i
kirkelige posisjoner ikke har samme juridiske beskyttelse som andre
arbeidstakere. Det er en uholdbar rettslig situasjon. Eller om vi vil:
Statens interesse i a verne mot slik forskjellsbehandling er utvilsomt stor.

Ogsa Kirsten Ketscher argumenterer for at unntaksbestemmelsen i dag
ma tolkes innskrenkende, serlig i forhold til statskirken. Statskirken har
ikke et rettslig grunnlag for a skape seg et rom hvor den kan krenke
kvinners grunnrettigheter. Kvinnelige statskirkeprester er omfattet av
lovgivningens alminnelige likestillingsbestemmelser. Ansettelsene av
dem er rett og slett ikke et spgrsmal om nade. Sparsmalet kan heller ikke
bagatelliseres til et spgrsmal om hva som godtas i praksis — det er viktig
a fastsla rettstilstanden. (2001:149-153). Den religigse byrden ma, i
Ketchers vurdering, aksepteres som stgrre for andre trossamfunn, der for
eksempel forkynnerstillinger vil ligge innenfor ikke-innblandingsomradet
for bade katolske og muslimske trossamfunn.

Likestillingsombudet har gjentatte ganger bedt om at den generelle
unntaksbestemmelsen i likestillingsloven blir opphevet. Det har hun pa
ingen mate fatt gehgr for. Men ogsa ombudet anser at statskirken ikke
kan gjgre krav pa noen generell unntaksstatus i forhold til
forkynnerstillinger. Tolkningen er begrunnet i en egen redegjarelse til
kirkelige organisasjoner etter revisjonen av likestillingsloven i 2002.
Utgangspunktet for redegjarelsen er at likestillingslovens forarbeider
eksplisitt sier at ansettelser av prester i den norske kirke, er unntatt fra
lovens virkeomrade. Men samtidig sier forarbeidene at spgrsmalet om
hvorvidt en virksomhet kan regnes a hare til indre forhold i trossamfunn,
i en viss utstrekning beror pa skjgnn. Hvis et trossamfunn av religigse
grunner  utelukker  kvinner fra  visse ritualer, kommer



unntaksbestemmelsen til anvendelse, konstaterer like-stillingsombudet.
Men det er altsa ingen kirkelige handlinger som ikke utfares av kvinner.
Og kirkens egne tilsettingsregler gir kvinner og menn lik adgang til
prestestillinger. Diskriminering kan derfor ikke sies & ha noen «nar
forbindelse med religionsutgvelsen» i Den norske kirke, generelt sett.
Forutsetningen for en generell regel om at presteansettelser omfattes av
likestillingslovens unntaksbestemmelse, er derfor bortfalt, konkluderer
Ombudet.

| vurderingen presiserer ogsa ombudet hvordan en eventuell religigs
diskrimineringsrett er en form for (avgrenset) grupperettighet. | en
konkret vurdering, knyttet til en mulig klagesak, vil det bare veere en
menighet som eventuelt kan ha vern i unntaket for indre forhold i
trossamfunn. Det er altsa menigheten som ma paberope seg
diskrimineringsretten; det er menigheten som kollektivt ma mene at
ansettelse av kvinner er i strid med menighetens religigse overbevisning.
| en klagesak vil det da paligge menigheten a dokumentere dette. For
kvinner som allerede er ansatt som prester i den norske kirke gjelder
selvsagt likestillingsloven fullt ut. De har med andre ord krav pa samme
arbeidsvilkar som mannlige kolleger. Mannlige «kvinneprest»-
motstandere kan altsa ikke paberope seg likestillingslovens
unntaksbestemmelse nar de (hver for seg, i hver sin menighet) nekter a
delta i kirkelige handlinger sammen med kvinnelige prester. Siden det er
arbeidsgivers plikt & sgrge for at kvinner i kirken ikke utsettes for
diskriminering, ma lgsningen veere at «kvinneprest»-motstandere ma
vike.:

Klagenemnda for likestilling har bare behandlet én sak der spgrsmalet
om religionsfrihetens grenser eksplisitt blir reist. Den handlet om
religigst basert utdanning — et spgrsmal som i mange samfunn, pa ulike
mater, regelmessig kommer i konflikt med kvinners og jenters
diskrimineringsvern. Religigst basert utdanningsdiskriminering kan
handle om at jenter nektes rett til lik skolegang, om kjgnnssegregerte
undervisningsformer, eller om formidling av kjgnnsstereotypier og
underordningsdoktriner gjennom laeremidler. Saken i Klagenemnda
gjaldt det siste —om lovligheten av leeremidler i kristne privatskoler som
bygger pa den sakalte ACE-pedagogikken. ACE er forkortelse for

16.  Brev fra Likestillingsombudet til kirkelige organisasjoner, 22.11.02.



Accelerated Christian Education - en utdanning basert pa leeremidler som
har blitt utviklet i amerikanske kristenfundamentalistiske miljger. (jf.
ogsa Borchgrevink 2002). | denne saken gikk Klagenemnda en
prinsipiell grenseoppgang mot religigse grupperettigheter der bade
grunnlovsbestemmelsen, den  europeiske = menneskerettighets-
konvensjonen, konvensjonen om sivile og politiske rettigheter og
kvinnekonvensjonen inngikk i avveiningen. Men avveiningen ble gjort
med dissens.

Likestillingsloven fastslar at leremidler til bruk i skole og
undervisningsinstitusjoner skal bygge pa likestilling. Etter en
gjennomgang av ACE-leremidler konkluderte ombudet at de var i strid
med likestillingsloven. Religigse forestillinger om kvinners underordning
preget leremidlene i alle fag. Aktuelle eksempler ble hentet fra
leeremidler for samfunnsfag i 10. klasse:

Da Gud hadde fullfart skapelsen, sa han at alt var godt. Det var
bare ett unntak: Det var ikke godt for mannen a vere alene.
Mannen trengte a ha et nart fellesskap med andre mennesker,
ellers ville han fgle seg ensom. For @ mgte dette behovet skapte
Gud kvinnen og innstiftet familien.

Andre eksempler ble hentet fra samfunnsfag i 4. klasse:

Oppgave — hustruer skal lyde ektemennene sine — sett strek
under det beste svaret:

— Hustruer vil veere (lei, trist, glad) for & underordne seg sine
ektemenn

— (Hustruer, hunder, katter) skal lyde sine ektemenn

— En hustru lyder Gud nar (han, hun, det) lyder ektemannen.

ACE Norge viste til den grunnlovsfestede religionsfriheten,
likestillingslovens generelle unntak for indre forhold i trossamfunn, og
foreldreretten til & oppdra barn til tro. En av rektorene konkluderte om
demokratiaspektene her omtrent pa samme mate som Menighets-
fakultetets leererrad hadde gjort 25 ar tidligere: «Likestillingsloven ma
veere underordnet ytringsfriheten, religions-frineten og foreldreretten.
Noe annet vil veere uholdbart i et demokrati» (sitert etter Borchgrevink



2001:156). Ombudets avgjarelse gikk til Klagenemnda for likestilling,
der nemnda avga flertalls- og mindretallsuttalelser. Flertallet besto av
kvinner, mindretallet av menn. Flertallet fant at ACE-leeremidlenes
underkastende framstilling av mor i leeremidlene for 4. klasse bryter med
selve grunnideen i likestillingsloven, og med kvinnekonvensjonens
bestemmelser om statenes plikt til sikre kvinners likerett i utdanning.
Mindretallet fastholdt at leeremidlene var beskyttet av prinsippet om
religionsfrihet, som burde veie tyngre enn likestillingsretten.

Lovbestemt likestilling i trossamfunn?

| Maktutredningens eliteundersgkelse (2000) og i Opinions omnibus (mai
2002)v stilte vi det samme tre-leddede spgrsmalet om synspunkter pa
forholdet mellom trosfrihet og likestillingsrett:

Bar lovbestemt likestilling gjelde

— 1 Den norske kirke
— 1 kristne trossamfunn utenom Den norske kirke
— 1 andre, ikke-kristne, trossamfunn?®

Et slikt spgrsmal overser all mulig kompleksitet i avveininger av
religionsfrihet og diskrimineringsvern. Det fglger pa ingen mate Martha
Nussbaums bgnn om a «tilstrebe vanskelighet” (1999), men er ganske
enkelt ute etter a kartlegge mer eller mindre polariserte, mer eller mindre
tvilende, holdninger til viktigheten av lovbestemt likestilling i
trossamfunn. Spgrsmalet redegjer ikke for likestillings-lovens faktiske
unntak for indre forhold i trossamfunn. Vi kan ikke forutsette at dette er
alminnelig kjent. Indirekte gir sparsmalet likevel anledning til & vurdere
variasjoner i oppslutningen om et slikt unntak. I forhold til interesse- og
byrdekriterier, kan vi eventuelt si at spgrsmalet mer adresserer det farste
kriteriet enn det andre: Svarmgnstrene kan informere om hvor sterk

17.  Eliteundersgkelsen omfatter mer enn 1700 toppledere innenfor en rekke sentrale samfunnsfelt; forsvar,
rettsvesen, politi- og patalemakt, statskirken og sentralforvaltningen, samt medier, kulturinstitusjoner,
interesseorganisasjoner, neringsliv og partipolitikk. Eliteundersgkelsen ble gjennomfgrt i samarbeid
med Statistisk Sentralbyra, som personlige intervjuer. Intervjuguide og —prosedyrer, samt brutto- og
nettoutvalg, er dokumentert i Bjgrn Are Holth og Jgrn Th. Prangergd: Lederskapsundersgkelsen 2000.
SSB Notater:2001/42. | Skjeie og Teigen (2003) gis i tre vedlegg oversikt over eliteutvalget fordelt pa
sektorer, intervjuguidens spgrsmalssett om likestilling, samt de sparsmalssettene som vi stilte i
Opinions landsomfattende omnibus 13.-15. mai 2002.

18. | hvert tilfelle foreld fire svarmuligheter: motpolene «helt enig»/«helt uenig» og to mer tvilende
muligheter; «delvis enig»/«delvis uenig».l opinionsundersgkelsen var det ogsa en «ikke sikker»-
kategori.



interessen er for at statens likestillingslovgivning skal omfatte
trossamfunn. Men det er da bare som generelt holdningsmegnster. Vi ma
samtidig ta hensyn til faringen i sparsmalet gar i retning av bekreftelse.

Svarmgnstrene viser at unntak for statskirken har sveert liten legitimitet.
Det gjelder sa vel i elite- som i befolkningsutvalget. Hovedtyngden av
statten til lovbestemt likestilling samler seg her i det utvetydige «helt
enig»-alternativet — og enda tydeligere i befolk-ningsutvalget enn i
eliteutvalget. | begge utvalgene er det svaert fa som samler seg om
motpolen «helt uenig»-alternativet. Relativt fa har ogsa valgt de mer
tvilende midt-kategoriene (delvis enig/delvis uenig, jf. note 15). |
eliteundersgkelsen finner vi bare to hovedunntak fra dette mgnsteret. Det
gjelder blant kirkeledere og i deler av den partipolitiske eliten — neermere
bestemt blant stortingsrepresentanter i Fremskrittspartiet, Kristelig
Folkeparti og Hayre.

Tabell 1. Bgr lovbestemt likestilling gjelde i Den norske kirke?
Oppslutning om ytterkategorier. Prosent.

Helt enig Helt uenig (n)
Befolkningsutvalg. 71 9 (1000)
Eliteutvalg 65 12 (1725)
Kirkeledere® 30 37 (107)

Tabell 2: Bgr lovbestemt likestilling gjelde i Den norske kirke?
Oppslutning om ytterkategorier. Stortingsrepresentanter etter parti.?
Prosent

Helt enig Helt uenig (n)
Frp 0 100 (17)
Krf 0 62 (25)
H 12 47 (17)

19.  Bruttoutvalget for «Kirken» omfatter alle biskoper, alle domproster og gvrige proster, samt ledere og
direktarer i Kirkeradet, Mellomkirkelig rad og Den norske kirkes lzerenemnd.
20.  Venstre er ikke med i analysen pga stortingsgruppas svert beskjedne starrelse.



SP 44 0 (9)
SV 75 0 (8)
AP 84 0 (58)

Om vi gar tilbake til Okins minimumskrav til forhandlinger om religigse
grupperettigheter (jf. avsnitt 2): «Kvinner og menn ma vere likt
representert», og vurderer variasjon i oppslutning etter kjgnn, kan tre
hovedtrekk framheves. Det er klare forskjeller pa eliteniva, (men ikke pa
befolkningsniva), i svartendensen blant hhv. kvinner og menn.
Eliteutvalget har ekstremt skjev kjgnnsfordeling. Hadde kvinner veert likt
representert med menn 1 dette utvalget, ville avstanden mellom
prioriteringer pa hhv. elite- og befolkningsniva hgyst sannsynlig blitt
jevnet ut. Det er bare innenfor partielitene det ikke vises sarlig avstand i
prioritering blant hhv. kvinner og menn. Det gjelder uavhengig av
kjgnnsrepresentasjonen i partigruppene. Blant kirke-lederne gar
hovedtendensen i menns og kvinners prioritering i motsatte retninger:
Mindre enn en tredjedel av mannlige kirkeledere gir ubetinget statte til
lovbestemt likestilling; narmere to tredjedeler blant kvinnelige
kirkeledere gjar det samme. Men siden det er lengre enn langt mellom
kvinnelige kirkeledere, slik utvalget i eliteundersgkelsen er avgrenset (jf.
note 19), far denne tendensen svert liten innvirkning pa kirkelederes
prioriteringer totalt sett.

Vi finner en tydelig holdningsallianse mellom Kristelig Folkepartis og
Fremskrittspartiets stortingsrepresentanter, med solid stette i Hgyres
stortingsgruppe og blant mannlige kirkeledere. Men det er altsa mindre
ambivalens innenfor Krf og Frp enn det er i kirken selv. Det er ingen tvil
om at bade kirkelige og politiske ledere er klar over det faktiske unntaket
likestillingsloven gjegr for indre forhold i trossamfunn, statskirken
inkludert. Dermed kan vi ogsa konstatere at kirkeledere er mer pa gli i
spgrsmalet om a oppheve unntaket, enn hva stortingsgruppene er. For
Frps vedkommende stiller samtlige stortingsrepresentanter seg prinsipielt
avvisende til at lovbestemt likestilling skal omfatte statskirken. Den
holdningen ma sannsynligvis forstas i lys av Frps generelle holdning til
likestillingsloven. Den har partiet har programforpliktet seg til a arbeide
for a avvikle, bl.a. ut fra en tenkning om at «forholdet mellom kjgnn bar
tilpasse seg naturlig, uten innblanding av offentlige organer» — som det
sto skrevet i partiprogrammet for denne stortingsperioden.



Innenfor Arbeiderpartiets stortingsgruppe var det 85 prosent som
erklerte seg «helt enig» i at kirken bgr omfattes av lovbestemt
likestilling. Samme entydighet gjorde seg pa dette tidspunktet gjeldende
0gsa pa regjeringsniva; i Stoltenberg-regjeringen var bade statsrader og
statssekreteerer like samstemte som det stortingsgruppa var. Likevel ble
altsa unntaket opprettholdt gjennom den revisjonen av likestillingsloven
som regjeringen Stoltenberg presenterte for Stortinget varen 2001. Pa ett
eller annet tidspunkt bestemte regjeringen seg for a opprettholde
lovgivers tradisjonelle syn pa religionens forrang for likestillingsretten,
og dermed ogsa statskirkens diskrimineringsrett. Hvilke mer eller mindre
prinsipielle vurderinger som eventuelt 1a til grunn for denne
prioriteringen har partiet aldri gitt offentlig uttrykk for.

Frps partiprogram har altsa fastslatt at forholdet mellom kjgnn bar
tilpasse seg naturlig, uten innblanding fra offentlige organer. Like fullt
har stortingsgruppa ofte vist en utbredt vilje til & se lovgivning som et
viktig likestillingspolitisk verktay, men da ferst og fremst i forhold til
religigse minoritetskulturer. 1 denne undersgkelsen opprettholder
stortingsgruppa likevel motstanden mot inngrep i religigse
grupperettigheter ogsa nar det gjelder trossamfunn utenfor kirken.
Andelen «helt uenig» synker noe, men andelen «helt enig» er fortsatt lik
null. | bade Hayre og Krf er hovedtendensen i svarmgnsteret den samme
som for statskirkens vedkommende. Men i SV og Arbeiderpartiet brer na
tvilen seg, statistisk sett, pa dramatisk mate. Fa er fortsatt «helt uenig».
Men andelen skrasikre tilhengere synker til rundt regnet femti prosent for
begge varianter av trossamfunn utenfor kirken. Samme hovedtendens
finner vi i eliteutvalget totalt sett. Det trekkes en klar distinksjon mellom
statskirken pa den ene siden og trossamfunn utenfor statskirken pa den
andre siden. Andelen som sier seg helt enig i at lovbestemt likestilling
bgr gjelde innenfor andre kristne trossamfunn og ikke-kristne
trossamfunn faller dramatisk, selv om det er i underkant av halvparten av
utvalget som fortsatt sier seg «helt enig». «Helt uenig»-andelen gker med
ti prosentpoeng. I befolkningsutvalget trekkes ikke et tilsvarende skarpt
skille. Her er det fortsatt et klart flertall som er utvilsomme tilhengere av
lovbestemt likestilling.

Tabell 3: Bar lovbestemt likestilling gjelde i trossamfunn? Oppslutning
om ytterkategorier. Prosent.



Andre kristne trossmf. Ikke-kristne trossmf.
Heltenig Helt uenig Heltenig Helt uenig

Befolkningsutvalg 60 11 61 10
Eliteutvalg 42 20 40 21%
Kirkeledere 14 49 13 49

Kvinner i kirkelige lederposisjoner er fortsatt pa kollisjonskurs med
mannlige kolleger. Men som tendens trekkes det ikke blant kvinnelige
kirkeledere noe skille mellom hhv. statskirken og andre trossamfunn —
her trekkes skillet i stedet mellom kristne og ikke-kristne trossamfunn.

Med dette unntaket, er hovedtendensen klar: Flere blir mer tvilende til at
lovbestemt likestilling bar omfatte trossamfunn «utenfor» statskirken.
Tyngdepunktet er fortsatt pa den ubetingede tilslutningen, men langt fra
sa massivt som for statskirkens vedkommende. Et forsgk pa a forklare
slike svarmgnstre ma nok ogsa ta hgyde for vurderinger av religigs
byrde. Jeg tror at tvilen brer seg farst og fremst fordi folk blir mer usikre
pa hva lovbestemt likestilling konkret ville kreve av trossamfunn utenfor
kirken. For kirkens vedkommende er det rett og slett flere som vet hva
som kreves, og som ganske enkelt mener at dette ikke er for mye
forlangt.

Det er partigruppene til venstre pa Stortinget som, pa holdningsplanet, er
mest pa linje med bade befolknings- som eliteutvalg. Nar vi sjekker
standpunkter mot partitilhgrighet, er avstanden dramatisk fra velgere til
stortingsrepresentanter innenfor sa vel Hayre som Frp. Krf-velgere er
langt mer usikre i disse spgrsmalene enn det stortingsgruppa er. Samtlige
politiske partier kunne med andre ord ha mye a tjene pa a delta i en
apnere diskusjon om disse spgrsmalene. Problemet er bare: Hvordan?
Dette er ikke diskusjoner som egner seg for mediale trelinjere. Men de
kan heller ikke lukkes inne i politisk-administrative styringskott, slik
tradisjonen ofte har veert. Denne tradisjonen kjennetegnes, som vi har
sett, av at «interne» innforstatte enigheter kombineres med «eksterne»
argumentfrie erkleringer. Tordis Borchgrevink kommenterer
organiseringen av det norske religions-vesenet: statskirkeordning og
kirkedepartement, kristen formals-paragraf i skolen og obligatorisk KRL-
opplering, som en (sosialdemokratisk) ideologi om

21.  Itryktutgave i Kvinneforskning er denne tabellen forskjgvet pa to verdier: for eliteutvalget, helt uenig-
kategoriene har 20 feilaktig blitt 14, og 21 ditto 15.



«samfunnsborgerliggjaring» av tro. Men denne
samfunnsborgerliggjeringen er langt fra noen eksemplarisk skole i
demokrati. Den produserer heller, sier hun i en krass karakteristikk, en
semireligigs dominans av det offentlige rommet som far Norge til a
framsta som et «sekularisert teokrati» (2002:144). | dette offentlige
rommet har altsa likestillingspolitiske dimensjoner ved stats-
Ireligionsproblematikken naermest veert tabuisert. Kirken har nok drevet
sine interne debatter, og veert i ymse dialoger med kirkedepartementet.
Men lovgiverne har sa godt som aldri interessert seg grundig, og
eksplisitt, for spersmalet om statsreligionens problematiske
kjgnnsmaktaspekter. Det beste eksempelet er det ferskeste: To biskoper
ber departementet vurdere unntaket for statskirken fra likestillingsloven
pa nytt — og regjeringen/e forblir taus/e. De fremtidige kirke/stat-
relasjonene utredes na i regi av et regjeringsoppnevnt utvalg, det sakalte
Gjgnnesutvalget. Sa spgrs det da, om nok en anledning endelig blir brukt
til en grundig problematisering av religigse kjgnnsmaktaspekter i slike
relasjoner.

Etterord: Trosfrihet, diskrimineringsvern og norske rettighets-
hierarkier

Vern mot diskriminering pa grunnlag av kjenn, rase, kultur, religion,
etnisitet, seksuell orientering er en pilar i menneskerettighetene.
Internasjonal rettighetspolitikk tematiserer i stadig sterkere grad paral-
lelle diskrimineringskulturer — sexisme, rasisme, homofobi —men ogsa
rettighetskollisjoner i forholdet mellom religigst baserte rettigheter og
vern mot kjgnnsdiskriminering og diskriminering basert pa seksuell
orientering. Norske lovgivere strekker seg fortsatt langt i privileger-ingen
av religionen. Det ser vi sveert tydelig i kombinasjonen av statsreligion
og religigst begrunnede diskrimineringsfriheter for trossamfunn.
Rigiditeten i denne kombinasjonen kan vi undres over, for partipolitisk
sett er det bare pa hgyresiden i norsk politikk at den generelle holdningen
til diskriminering som religigs grupperettighet er av det mer
fundamentalistiske slaget.

Hvor viktig har sa spenningsfeltet mellom religigse grupperettigheter og
likestillingsretten veert for regjeringsbeslutningen om kvinne-
konvensjonens norske skjebne? I februar i ar bestemte regjeringen seg
for 4 nekte CEDAW den samme rettslige statusen som den andre sentrale
rettighetskonvensjoner har i norsk lovgivning. | menneske-rettsloven fra



1999 finner vi de internasjonale konvensjonene som Stortinget har gjort
til norsk lov gjennom det som kalles inkorporasjon, og som enkelt sagt
betyr at hele konvensjonen innlemmes som lov. Dette gjelder den
europeiske menneske-rettighetskonvensjonen, konvensjonene omsivile,
politiske, @gkono-miske, sosiale og kulturelle rettigheter, samt
konvensjonen om barns rettigheter. Menneskerettsloven gir de
inkorporerte konvensjonene forrang nar det oppstar konflikt med andre
lovbestemmelser. De befinner seg pa det som ogsa ofte kalles et
«semikonstitusjonelt» niva. Hayesterett har i en rekke avgjarelser gitt
EMK forrang ved kollisjon med norsk rett. Bade kvinnekonvensjonen og
rasediskriminerings-konvensjonen har, etter Stortingets gnske, statt i ke
for inkorporering. Men na har altsa regjeringen (eventuelt forelgpig)
besluttet at ingen av dem kommer med i menneskerettsloven.
Kvinnekonvensjonen gar til likestillingsloven 0g
rasediskrimineringskonvensjonen til en ny lov om etnisk diskriminering,
om ikke regjeringen ombestemmer seg, eller Stortinget omgjar
beslutningen.

Kvinnekonvensjonens norske status har vart gjennom en omfattende
haringsrunde, der sa godt som samtlige av hgringsinstansene anbefalte at
konvensjonen ble inkorporert i menneskerettsloven. Blant 79 uttalelser
var det bare to hgringsinstanser som sa nei; Justisdepartementets
lovavdeling og Regjeringsadvokaten. Ingen av dem bekymret seg spesielt
for  religionsfrinetens  rammer  under  kvinnekonvensjonens
diskrimineringsvern. De var opptatt av forholdet mellom
«rettsliggjering» og politisk mangvreringsrom i sin store alminnelighet.
Begge viste til en flertallsuttalelse fra tidligere maktutredere, om hvordan
«rettsliggjaring» generelt, og internasjonale menneskerettighetsregimer
spesielt, forskyver makt fra den politiske arena til domstolene, og slik
bidrar til det nasjonale folkestyrets forvitring. Som det het i
Justisdepartementets hgringsuttalelse: «Inkorporasjon bidrar til
rettsliggjering av politiske spgrsmal, jf. NOU 2003:19, Makt og
demokrati, kapittel 6. Dette taler for a utvise en viss forsiktighet». Det er
denne pastanden regjeringen reproduserer som grunnlag for beslutningen
om a nekte kvinnekonvensjonen formelt likeverdig rettslig status med
andre menneskerettighetskonvensjoner.z Riktignok inneholder ogsa

22.  Motstanden fra lovavdelingen i Justisdepartementet har denne gangen helt klart hatt betydning for
regjeringsbeslutningen, men da antakeligvis i kombinasjon med en entusiastisk fronting av slik
motstand fra justisministerens side. Justisministeren bekymrer seg sammen med andre Venstreledere
for «folkestyrets forvitring», som Venstre gjerne vil gjere noe med. Se for eksempel kronikk av



beslutningen et visst slingringsmonn, i den forstand at det visstnok kan
vere mulig @ komme tilbake til spgrsmalet i forbindelse med
framleggingen av en stortingsmelding om maktutredningen, varen 2005.
Om religionen og likestillingen tier ogsa regjeringen. Den har fra for
konstatert at innarbeidingsformen ikke har noen betydning for forholdet
mellom religionsfrihet og likestillingsrett, at unntaket for indre forhold i
trossamfunn skal/kan opprettholdes uansett (jf. BFDs hgringsnotat 2003:
30-31). Om regjeringen likevel tviler pa dette, tilsier holdningsmenstrene
i bade Krf og Hayre slik de er kartlagt gjennom Maktutredningens
eliteundersgkelse, at hensynet til religionsfriheten veier langt tyngre enn
likestillingsretten.

Om synet pa «rettsliggjering» generelt, og internasjonale
menneskerettighetsforpliktelser spesielt, tok jeg dissens i makt-
utredningen. Pastanden som regjeringen og regjeringens juridiske
ekspertise referer til gjenspeiler pa ingen mate kompleksiteten i
drgftingene av rettighetspolitikk, diskrimineringsvern og inter-nasjonale
menneskerettighetsforpliktelser som faktisk har blitt gjennomfart i denne
utredningen.z Nar streken trekkes foran kvinnekonvensjonen, som altsa
er for preget av formalsbestemmelser til at den «egner seg» for
inkorporering slik for eksempel regjeringsadvokaten ser det, blir streken
dessuten vilkarlig dradd. Regjeringens juristekspertise bruker
utredningspastander som statte for synspunkter de lenge har hatt, helt
uavhengig av maktutredningen.* Jeg ser dette som en opportunistisk
bruk, nar den samme typen wvurdering kan identifiseres som én
dominerende juridisk-politisk posisjon gjennom hele 1990-tallets debatt
om av hva som er den mest lojale norske etterlevelsen av internasjonale
menneskerettighetsforpliktelser. Da barnekonvensjonen skulle inkor-
poreres i Menneskerettsloven for et par ar siden, det vil si for

landbruksminister Lars Sponheim i Dagens Neringsliv i mai 2004, eller intervju med justisminister
Odd Einar Dgrum i Zoon Politicon i februar 2004. Barne- og familieministeren derimot, har
sannsynligvis gatt for CEDAW-inkorporasjon i menneskerettsloven, og tapt.

23.  Heringen av denne utredningen, i regi av Statsministerens kontor, viser det samme. En rekke
hgringsinstanser kritiserer flertallsinnstillingens presentasjon av «rettsliggjering» og forholdet mellom
folkevalgte organer og rettsbeskyttelse av individer — flere ogsa at menneske-rettighetsnormer blir
sidestilt med andre rettslige normer. Se for eksempel hgringsuttalelse fra Senter for
menneskerettigheter ved Universitetet i Oslo, jf. http://www.odin.dep./smk. Bare regjeringsadvokaten
stiller seg igjen bak forvitringstesens menneskerettighetsdimensjon, altsa at (formen pa?) den norske
tilslutningen til internasjonale menneskerettighetskonvensjoner bidrar til & underminere folkestyret.
Med implikasjonen, at dette ma ta slutt.

24.  Dette har ogsa regjeringsadvokaten flere ganger bekreftet, bl.a. pd seminar i regi av Rettspolitisk
forening i april 2004, og pa stabsseminar i mai 2004 — begge om maktutredningens konklusjoner og
uenigheter.



maktutredningen hadde presentert noen sluttrapport, framhevet for
eksempel Justisdepartementet nok en gang faren for at «inkorporasjon
farer til starre innflytelse for domstolene pa bekostning av lovgivere», og
at dette «seerlig vil kunne vere uheldig for konvensjoner som er
formalsrettet»=. Slik kan justisdepartementets posisjon anno 2004 ogsa
leses som én variant av rutinemessig skrubbing. Eller som Anne Hellum
kommenterer  regjeringsbeslutningen om CEDAW: «Hvorfor
kvinnekonvensjonen, i motsetning til barnekonvensjonen, vil utgjgre en
trussel mot demokrati og folkestyre, trenger en n&ermere begrunnelse enn
regjeringens generelle henvisning til makt- og demokratiutredningens
flertall» (2004b:5) Enda mer paradoksalt blir det nar regjeringens
juristekspertise viser seg a ikke ha tilsvarende motforestillinger mot de
konvensjonene som de selv hevder at bidrar mest til problematisk
maktforskyving. Serlig gjelder dette Menneskerettighetsdomstolens
tolkning av Den europeiske menneske-rettighetskonvensjonen. #

Hva handler dette om? Det handler opplagt om nok et eksempel pa det
Mari Teigen og jeg har kalt likestillingens vikeplikt i norsk partipolitikk
(Skjeie og Teigen 2003). Og denne gangen kreves det altsa vikeplikt pa
et sa sentralt og symboltungt omrade som menneskerettighetsregimet.
Maktarrogansen blir pafallende nar den formulerte motstanden mot
inkorporering av kvinnekonvensjonen ikke bygger pa noen form for
substansiell ~ vurdering av  betydningen av  konvensjonens
likerettsprinsipper. Det gjgres heller ingen forsgk pa konkrete
avveininger av forholdet mellom religionsfrinet og kvinners
likestillingsrett. Inkorporering blir i stedet avvist gjennom generelle
betraktninger om hensiktsmessigheter og/eller fare for institusjonelle
maktforskyvninger.

For a forstd at en slik arroganse kan fa politisk gjennomslag, ma vi igjen
hente fram premisset om ulikeverd. Jeg regner med at tankegangen rundt
denne formen for relativisering av diskrimi-neringsvern gar omtrent som
falger: CEDAWSs menneske-rettighetsvern er bare «passe viktig» / (fordi)
kvinners menneske-rettigheter er «godt nok» vernet i Norge allerede /
(samtidig som) den diskrimineringen kvinner ikke er beskyttet mot, ikke
er «sa farlig».

25.  Haringsnotat om innarbeiding av kvinnekonvensjonen, Barne- og familiedepartementet, 2003:15



Fortsatt gjenstar likevel den formen for «rettsliggjgring» som eventuelt
starter nar den forste individuelle klagen pa religigst basert
diskriminering havner pa likestillingsombudets bord. Om en slik klage
overhodet er tenkbar, kan dét bli en sveert interessant prosess.

26.  Seregjeringsadvokatens hgringssvar til BFDs hgringsnotat 2003, samt hgringsvar til maktutredningen,
http://www.odin.dep/smk



Litteratur

Barry, Brian 2001. Culture and Equality. Polity Press, Cambridge.

Bergem, Knut V., Gunnar M. Karlsen og Beate Slydal (red.) 2002.
Menneskerettigheter — en innfering. Humanist forlag, Oslo.

Borchgrevink, Tordis 2002. Likestilling, det flerkulturelle demokratiets hodepine. |
Grete Brochmann, Tordis Borchgrevink og Jon Rogstad: Sand i maskineriet.
Gyldendal Akademisk, Oslo.

Borchgrevink, Tordis 2002. Makten eller &ren. Kristendom og felleskultur i det
flerreligigse Norge. | Grete Brochmann, Tordis Borchgrevink og Jon Rogstad: Sand
I maskineriet. Gyldendal Akademisk, Oslo.

Borresen, Kari Elisabeth 2004. Kjgnnsmodeller i kristendom og islam.
Artikkelutkast, Teologisk fakultet, Universitetet i Oslo.

Gule, Lars 2003. Retten til & diskriminere. | Samtiden 3.
Hellum, Anne 2002. Kjgnnet og rettens internasjonalisering. | Hefte for kritisk juss
1-3.

Hellum, Anne 2004. Reproduktive rettigheter og religionsfrihet. |
prosjektbeskrivelse til kjgnnsforskningsprogrammet, Norges forskningsrad:
Demokrati, religionsfrihet og kvinners menneskerettigheter.

Hellum, Anne 2004b. Maktutredningens pastander om rettsliggjaring settes ut | livet
—en knekk for demokratiet? Leder i Hefte for kritisk juss 2.

Hirschman, Albert O. 1975. Exit, Voice and Loyalty. Harvard University Press,
Cambridge.

Jacobsen, Christine M. og Randi E. Gressgard 2002. «En kvinne er ikke bare en
kvinne». Kjgnnsproblematikk i et flerkulturelt samfunn. | Cathrine Holst (red.):
Kjennsrettferdighet. Gyldendal Akademisk, Oslo.

Ketcher, Kirsten 2001. Kvinners rettigheter i et nytt rettslig landsskap. | Bent Sofus
Trangy og @yvind @sterud (red.): Mot et globalisert Norge? Gyldendal Akademisk,
Oslo.

Kymlicka, Will 1995. Multicultural Citizenship. Oxford University Press, Oxford.
Kymlicka, Will 1999. Liberal Complacencies. | Joshua Coen, Matthew Howard og

Martha C. Nussbaum (red.): Is Multiculturalism Bad for Women? Susan Moller Okin
with Respondents. Princeton University Press, Princeton.



Nussbaum, Martha 1999. A Plea for Difficulty. | Joshua Coen, Matthew Howard og
Martha C. Nussbaum (red.): Is Multiculturalism Bad for Women? Susan Moller Okin
with Respondents. Princeton University Press, Princeton.

Okin, Susan M. 1997. Recognizing Women’s Rights as Human Rights. | APA
Newsletter no. 2.

Okin, Susan M. 1999. Is Multiculturalism Bad for Women? | Joshua Coen, Matthew
Howard og Martha C. Nussbaum (red.): Is Multiculturalism Bad for Women? Susan
Moller Okin with Respondents. Princeton University Press, Princeton.

Okin, Susan M. 2002. Mistresses of Their Own Destiny: Group Rights, Gender and
Realistic Rights of Exit. | Etics 112.

Skjeie, Hege og Mari Teigen 2003. Menn i mellom. Gyldendal Akademisk, Oslo.
Sunstein, Cass 1999. Should Sex Equality Law Apply to Religious Institutions? |
Joshua Coen, Matthew Howard og Martha C. Nussbaum (red.): Is Multiculturalism
Bad for Women? Susan Moller Okin with Respondents. Princeton University Press,
Princeton.

Taylor, Charles 1994. The Politics of Recognition. I Amy Gutmann (red.): Multicul-
turalism. Princeton University Press, Princeton.

Vigerust, Elisabeth 1998. Likeverd — men ikke likerett. Om diskriminering ved
tilsettinger i Den norske kirke. | Reetferd 21 (82).

Vuola, Elina 2002. Remaking Universals? Transnational Feminism(s) Chal-lenging
Fundamentalist Ecumenism. | Theory, Culture and Society 1-2.

Young, Iris M. 1995. Together in Difference: Transforming the Logic of Group Po-
litical Conflict. I Will Kymlicka (red.): The Rights of Minority Cultures. Oxford
University Press, Oxford.



Publications in FREIA's paper series:

1.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Karin Widerberg: Udfordringer til kvinneforskningen i 1990'erne - foredrag pa Cen-
ter for Kvinneforskning i Aalborg 10.5.90, 1992

Feminist Research. Aalborg University. Report 1976-1991, 1992

Ann-Dorte Christensen: Kvinder i den nye fredsbevegelse i Danmark - mellem kagk-
kenruller, resolutioner og teltpaele, 1992

Ulla Koch: Uformel gkonomi og social arbejdsdeling - en forteelling om tveerfaglig-
hed og det umuliges kunst, 1992

Marianne Rostgaard: Kvindearbejde og kensarbejdsdeling i tekstilindustrien i Dan-
mark ca. 1830 - 1915, 1992

Inger Agger: Kan og kreenkelse - om politisk vold mod kvinder, 1992

Margrethe Holm Andersen: Heks, hore eller heltinde? - et case-studie om tanza-
nianske kvinders politiske deltagelse og kensideologier i forandring, 1993

Ulla Koch: A Feminist Political Economics of Integration in the European Commu-
nity - an outline, 1993

Susanne Thorbek: Urbanization, Slum Culture, Gender Struggle and Women's Iden-
tity, 1993

Susanne Thorbek: Kgn og Urbanisering, 1994

Poul Knopp Damkjeer: Kvinder & rektorstillinger - et indleaeg i ligestillingsdebatten,
1994

Birte Siim: Det kennede demokrati - kvinders medborgerskab i de skandinaviske
velferdsstater, 1994

Anna-Birte Ravn: Kgnsarbejdsdeling - diskurs og magt, 1994.

Bente Rosenbeck: Med kannet tilbage til den politiske historie, 1994

Jytte Bang og Susanne Stubgaard: Piger og fysik i gymnasiet, 1994

Harriet Bjerrum Nielsen og Monica Rudberg: Jenter og gutter i forandring, 1994
Jane Lewis: Gender, Family and the Study of Welfare 'Regimes’, 1995

Iris Rittenhofer: A Roll in the Hay with the Director: The Manager in a Genderhis-
torical Perspective, 1995



19.

20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

Ruth Emerek: On the Subject of Measuring Women's (and Men's) Participation in the
Labour Market, 1995

Maren Bak: Family Research and Theory in Denmark: A Literature Review, 1995

Ann-Dorte Christensen & Birte Siim: Gender, Citizenship and Political Mobilization,
1995

Hanne Marlene Dahl: Contemporary Theories of Patriarchy - Like a Bird without
Wings? Power, Signification and Gender in the Reproduction of Patriarchy, 1995

Lene Klitrose: Moving far beyond the Separated Fields of Patriarchal Scholarship:
the Qualitative Leap of Philosophical Daring, 1995

Ulla Koch: Omsorgsbegrebet i lyset af international gkonomisk integration
- begrebs- og metodediskussion, 1995

Karen Sjgrup: Patriarkatet og det kvindelige subjekt, 1995.

Susanne Thorbek: Women’s Participation in Slum Organizations - Does it Make a
Difference? 1995

Mette Groes: Kvinder laver daghgjskoler for kvinder, 1995
Signe Arnfred: Conceptualizing Gender, 1995
Durre Ahmed: Essence and Diversity in Gender Research, 1995

Ann Schlyter: Women’s Responses to Political Changes in Southern Africa - Com-
mon Grounds and differences, 1995

Diana Mulinari: Thinking about Feminism, 1995
Susanne Thorbek: Global Context - Local Concepts, 1995
Sylvia Walby: Key Concepts in Feminist Theory, 1996

Yvonne Hirdman: Key Concepts in Feminist Theory — Analysing Gender and Wel-
fare, 1996

Anna Alten: The Incompatability of Entrepreneurship and Femininity: A Dilemma
for Women, 1996

Jane Lewis: Equality, Difference and Gender in Twentieth Century Welfare States,
1996

Eileen Drew: Key Concepts Employed to Understand Gender in Relation to the La-
bour Market, 1996



38.

39.
40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

50.

ol.

52.

53.

54.

Ilona Ostner: Individualization, Breadwinner Norms, and Family Obligations. Gen-
der Sensitive Concepts in Comparative Welfare, 1996

Feminist Research. Aalborg University. Report 1996-1999, 1997
Ruth Lister: Engendering Citizenship, Work and Care, 1997

Ruth Lister: Citizen or Stakeholder. Policies to combat social exclusion and promote
social justice in the UK, 1997

Anne Showstack Sassoon: Beyond Pessimism of the Intelligence: Agendas for Social
Justice and Change, 1997

Lilja Mdsesdottir: Breaking the Boundaries: Women’s Encounter with the State in
Sweden, Germany and the United States, 1997 Labour Market, 1996

Ruth Emerek, Jeanette E. Dahl og Vibeke Jakobsen: Migrant Women on the Danish
Labour Market, 2000

Birte Siim: Dilemmas of Citizenship in Denmark — Lone Mothers between Work and
Care, 1999

Iris Rittenhofer: Historicizing the “Glass Ceiling”. The engendering of difference in
German and Danish media presentations of leadershipdebates 1960 — 1989, 2000

Chiara Bertone: Familiens rolle i og kvinders krav til de sydeuropaiske velfaerdssta-
ter: et studie om Italien, 1999

Margareta Back-Wiklund: Senmodernt familjeliv och foréldraskap — om tratitionella
roller och nya identiteter, 2001

Pernille Tanggaard Andersen: Retten til at veelge feellesskab — Yngre ufagleerte kvin-
ders opfattelse af og praksis om feellesskab og solidaritet, 2002

Birte Siim: Feministiske bidrag til politisk teori, 2003

Anna-Birte Ravn: Economic Citizenship: Debates on Gender and Tax Legislation in
Denmark, 1903-83, 2004

Christina Fiig: En feministisk offentlighed — Ph. D-forelaesning, Aalborg Universitet
den 23. september 2004.

Ann-Dorte Christensen: The Danish Gender Model and New Political Identities
among Young Women, 2004.

Hege Skjeie: Trosfrihet og Diskrimineringsvern, 2005



FREIA - the Feminist Research Centre in Aalborg is an interdisciplinary organiza-
tion of feminist researchers at Aalborg University. Focus of the centre lies within the
social sciences, especially the fields of anthropology, history, sociology/social sci-
ence and political science. The present research programme "Gender and Social
Change" forms the framework of a number of individual and collective projects.
FREIA is part of the Institute for History, International and Social Studies at Aal-
borg University.



	Hege Skjeie
	Trosfrihet og
	Diskrimineringsvern
	Trosfrihet og Diskrimineringsvern
	Institute for History, International and Social Studies

